

श्री १०८ निकुञ्जिविद्यारी विजयतेतराम् अ
श्रीमते महामुनीन्द्राय निम्वाकीय नमः ।

## श्रात्म-परमात्म तत्त्वाद्शः

53/60

पूज्यपादभगवद्वतार निवृत्तिपथप्रवर्तक श्री सनन्द-नादिप्रवर्तितानादिवैदिकसत्सम्प्रदायानुगताशेषरसि-

क्षेत्रचक्रच्डामणिश्री१०८स्वामिहरिदासपादपद्माश्रिताश्रित है। १९१३ १९१४ शो६स्वामिनीशरणापादपद्मचश्चरोकेणश्रीवृन्दावनवास्त-१९१३

ब्येन कुरुचेत्रान्तर्गत पुर्ग्डरीकग्रामलब्धज-निना गोडवंशावतांसश्रीशालग्रामोपा-ध्यायात्मजेन तर्काभयमीमांसापारावारी-गोन श्री६सुद्रशनाचार्यशास्त्रिप्रभृतितां लब्धविद्येन श्रीदृन्दायनवास्त-ब्येन तर्कतीर्थतर्करस्तर्कवा-

> गीशामोलकरामशास्त्रिणा । सम्पादितः

> > सच बृन्दावनस्थ-

निम्बार्क महा-सभा सभासद्महाशयैर्मथुरास्थ

च पुरुवार्थे प्रा 'हरीहर' प्रेसाख्ये मुद्रणालये मुद्राप्य

इष्टसाधनताज्ञा प्राकाश्यं नीतः । तत्रेष्टसाधनताज्ञ<sub>ार</sub>ो

स्वभावो वस्तुधं विक्रम सम्वत् १६६१।

मूल्य प्रेम

खतन्त्रमेव । ह

宣泰

學會

個數

過過

福島

學學

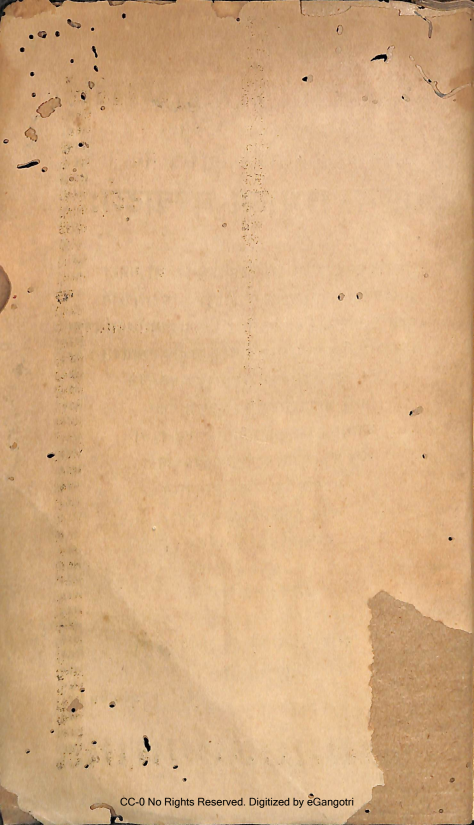
資源

意态

梅園條

會然

जगदुत्पत्तिस्य केलेक केले केलेक केले केलेक केले केले



#### 🕸 श्रीनिकुञ्जविहारिग्गेनमः 🕸



एतद्मन्थप्रतिपाद्यविषयद्रब्ट्गाम्युंसां सौकर्यप्रतिपत्तये स्त दिक्तं किञ्चिल्लिख्यते । तत्र तावचार्व्याकमतस्य विमर्शस्तन्मते पृथि-व्यप्तेजोवायुरिति चत्वारः पदार्थास्सन्ति । चतुरुणा तेषां कायाकार परिगामे परिगामविशेषस्वाभाव्यात्तत्र चैतन्यमुत्पद्यते । चैतन्यविशिष्टो देह एव जीवात्मा, कर्त्ता भोका च स एव देहनाशे तन्नाशः । चैतन्यञ्चात्र ज्ञानं वृत्तनिय्यासिक्तपसुराऽवयवेभ्यो जायमानायां सुरायाम्मदशक्तिरूत्पद्यमाना दृश्यते तद्भृत् । तथा च कायाकारपरिणत-भूतचतुष्टयमेवात्मानं ते मन्यन्ते नतु तद्वयतिरिक्तात्मसद्भावे किञ्चित्प्र-माणमुपनभते तत्र च म्थूलाेऽहं कुशाेऽहमित्यादि सामानाधिकरण्य मुपपन्नमभवति । चार्व्वाकैकदेशिन एव केचिदिन्द्रियाएयेवात्मेत्याहुः। श्रन्ये च प्राण एवात्मेति वदन्ति । श्रपरे च मन एवात्मेति मन्यन्ते । शर्गरसुखसाधनार्थकामावेव पुरुषार्थौ । नतु पारलोकसाधनादृष्टमोचे च पुरुषार्थे प्रमाणमस्ति, येन त्योरि पुरुषार्थत्वं सिद्ध्येत । दृष्टेरर्थ इष्टसाधनताज्ञानादेव प्रवृत्ति जीयते नत् पारलौकिकसाधनेऽहच्टेऽर्थी, तत्रेष्ट्रसाधनताज्ञानामायात् । प्रत्यक्षमेव तन्मतेऽर्थसाधकम्प्रमाणां. स्वभावो वस्तुधर्मःस एव जगत्कारणम् कारण्ड्व न कार्यसापन्नमपि तु स्वतन्त्रमेव । प्रजानां नियन्तृत्वेन प्रसिद्धो राजा ईश्वरो नतु तदन्यो जगदुत्पत्तिस्थितिसंहारकर्ता ईश्वरी देहविनाशी मोत्तः,। केवलपरवञ्च-नकुतूह्लिना केनचित्प्रकारकेण वेदाः कल्पितास्तेषामनाप्तोक्तत्वेन प्रोमा-

रयावधारणन्नास्ति । तदुक्तं-''श्रिग्निहोत्रं त्रयोवेदास्तिदण्डम्भस्मगुण्ठनम् । बुद्धिपौरुषहीनस्य जीविकेति वृहस्पितिणिरिति चार्व्वाकस्य पूर्वपन्नः । अत्र राष्ट्रान्तिस्त्वत्थम् । प्रत्येकम्भूतानां चेतनत्वं तत्समृहस्य वा ? नाद्यः, श्रहमिच्छामि पश्यामि जिद्यामि रसयामि स्पृशामि श्र्यणोमीत्येकात्मगो-चरानुभवस्याप्रामाण्यापत्तः नहीच्छतः पश्यतो जिन्नतो रसयत स्त्यृशतः श्रुण्वतश्चैक्यं प्रत्येकचैतन्थपन्ते युज्यते । नापि द्विनीय, एकिस्मिन्भूते नष्टे तत्समुदायोऽपि नष्ट इति जीवत एव प्रतन्वापत्तः । किञ्च प्रत्येकमसतश्चैतन्यस्य तत्समुदाये तत्सत्वायोगान्न शरीरस्थात्म-त्वमभ्युपगन्तुं शक्यते । मद्यावयवेषु प्रत्येकेषु मादकशिक्तरिस्त, श्रतस्त-रसमुदायह्रपायां सुरायां मादकशक्ते राधिक्यमिति दृष्टान्तवैपम्याञ्च ।

यदुक्तं परलोकसाधनमदृष्टं नास्तीति तद्पि न, यतो यागादी लोकानां प्रवृत्तिर्दर्शनाददृष्टं सिद्ध्यति । अयदि हि पूर्वपूर्वभूतपरिणातिपर-स्परामात्रभेवोत्तरोत्तरिवन्धनं न परलोकार्थी कश्चिदिष्टापृत्त योः प्रव-र्रोत। नहि निष्फले दुः खैकफले वा कश्चिदेकोऽपि प्रेचापूर्वकारी घटते शागेव जगत्। तथा च स्वर्गादिसुखमुहिश्य यागादौ प्रवर्त्तमानाय परेगा धनदानमदृष्टार्थमेवेति तत्सिद्धिः। अत्रादृष्टशब्देन धम्माधम्मी. उच्येते । तस्य धर्मस्याप्रत्यच्तत्वादवीग्दिशिभिः, स्वमनीषया निरूपियतं न शक्यते, श्रयं धरमीऽयमधर्मा इति । श्रतएव मनुना श्रोक्तं ''धर्मां जिज्ञासमा-नानां प्रमाणं परमं श्रुतिः" इति । पूर्वमीमांसाकृता जैमिनिना 'चोदनालक्तगो धर्मा' इति सूत्रितम् । श्रीमद्भागवते च "वेदप्रिगिहिता धम्मी ह्यथम्मस्तिद्विपर्ययः" इत्युपिदशता, श्रीबादरायणेनापि धम्मस्यरू-पनिरूपरो वेदानामेव प्रामार प्रमङ्गीकृतम् । ततश्च धर्मतत्वं जिज्ञासुभिः पुरुषैः सर्वतोभावेन वेदार्थपरिरीलनं करणीयमित्यायातम् , तस्मात्मिद्धं धर्मस्य पुरुषार्थत्वम् । इह चलु जगत्यां सुखं मे जायतां दुःखं मे माभूदितीच्छा सर्वेषां प्राशानां निसर्गतो जायते । ततो दुःखनिवृत्त्यर्थं यततेऽतो निश्चीयते-एकविंशतिदुःखध्वसो मोत्त इति वैशेषिका वदन्ति। प्राप्तसुखापेच्याऽधिकसुखमभिळष्यते, नैसर्गिकी स्तिर्देशस्ते, तस्मान्नित्यपुखाभिन्यक्तिर्मु किरिति भट्टाः । साङ्ख्यास्तु— . चैतन्यस्वभाव द्यात्मा, तस्य द्रष्टुः स्वरूपे चैतन्यमाद्येऽवस्थानमसम्प्रज्ञा-

ॐ—भूतचैतन्ये भूतानामे व परणित भेदाद्वासनात एवोत्तर कार्यमिति नपरलो-कंसिद्धिरित्यत्रदोपमाँ हु—यदिहीति ।

तयोगलचणनिष्पत्तौ मोच इति मन्यन्ते । पातञ्जलास्तु-ग्रुसतो ब्रह्मभावस्य योगानुष्ठानाज्ञन्म मोत्तः । एवमन्येऽपि वादिनस्स्वस्वमतानु-सारेण मोत्तस्वरूपं वदन्ति । एवम्मोत्तस्वरूपे प्रायशो मतभेदः समुपत-भ्यते । मोत्तसाधनेऽपि बादिनामैकमत्यं नास्त्येव । "मोत्तस्य कारणं कर्म उताहो ज्ञानमेव वा" इति पुराणवचनपरम्परापर्यालोचनया संसारसागरमुत्तितीषू गां सदुपायितघृत्रणां मुमुत्रूणां चेतिस सुतराः मेवायस्प्रश्नस्समुदेति । यत् मुमुज्जमात्रीरभीष्सितोऽयं मोचः किङ्कम्मणा, उत ज्ञानेन अथवा तदुभयेन प्रसाध्यत इति । १-अत्र केचित्तावत्--"अपाम सोममम्तात्रभूम" इत्यादि श्रुतिवचनान्यवष्टभ्य कस्मैव मोत्तसाधनं न कमणामनारम्भान्नेष्कम्यं पुरुषाऽश्नुते" इत्यादिस्मृतिञ्च समुपजीव्य महामुनिजैमिनिमतम्बहुपन्यमाना ज्ञाननिरपेद्तंकर्मैव मोत्त्रसाधनतया सम्यगनुसन्द्धते । केचिच ''न कम्मेणा न प्रजया तसेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति " इत्यादिकया श्रुत्या 'ज्ञानमेव साधनम् " इत्याद्धिस्मृत्या कर्मानरपेनं केवलमात्मज्ञानमेव मोन्नसाधनमाचन्नते। श्रान्ये तु ''उभाभ्यामेव पत्ताभ्यां यथा खे पत्तिएां गतिः । तथैव ज्ञानक-र्भभ्यां मुक्तिः" इत्यान्विचनमाश्रयन्तो ज्ञानकम्मेणोस्समुचयमेव मोच-साधनतया व्याहरन्ति, समुचित्य च तदुभयमेव सेवन्ते । इत्थञ्ज विभिन्नप्रकारे प्रस्थाने प्रचरतां सतां प्रवृत्तिवैचित्र्यं समिधगम्यानित-प्रौढ़प्रज्ञानां जिज्ञासूनां भवति विमर्शः किमस्माभिराश्रयणीयमिति ? अत्र भगवन्तरशङ्करस्वामिपादा नैतन्मतद्वयमपि स्वीकुव्वन्तिस्म किन्तु केवलं ज्ञानसेव श्रुतिस्मृतिषु मोज्ञमाधनतया निरूपितमिति समामनन्ति-युक्तिभिश्च समर्थयन्ते. तथाहि नहि कर्मा, कर्मसमुचितज्ञानं वा मोच-साधनम्भवितुमहोति, अयोग्यत्वादनपेचितत्व। मोचो हि नाम बन्धश्वंसः बन्धश्राज्ञानमूलो दु:खसम्बन्धः । ततश्च यावद्वन्धकारगाम-ज्ञानं न निवर्त्तते तावत्कल्पशतेनापि दुःखसम्बन्धवन्धो न निवारियतुं शक्यते,सति मूले कार्यारम्भस्यावश्यम्भावात्। त्रानिवर्तिते च दुःख सम्बन्धे न तन्निवृतिरूपस्य मोचम्य सम्भवः।कर्म तावन्नाज्ञाननिवर्त्तकम् विरोधात् तन्मूलकत्वाच अज्ञानप्रसादाद्धि देहेंन्द्रियादिष्वनात्मसु आत्मात्मीयभा-वाध्यासं कुर्वतेव पुंसा कर्माण्यनुष्ठीयन्ते । नहि देहेन्द्रियादावनध्यात्म-भावेन, आत्मिन वर्णाश्रमाचारादि, श्रभिमन्यतं नच त्द्रहिताः पुरुषा श्राधिकियन्ते कर्मेसु श्रापिच कर्माणि यदेव कार्णमा श्रित्य सर्वत्र प्रव-

र्शते कथं तदेव कारणीभूतमञ्चानं निवर्त्त येयुः। तदनिवृत्तौ बन्धानिवृत्ति रित्युक्तमेव। येन च यस्य शाश्वतिको विरोधः स एव तदैकान्ततः समुन्छितत्तीति नहि युक्तम् । विरोधश्च ज्ञानेन सहाज्ञानस्य दृष्टः सुतरां ज्ञानमेकं विहाय पुरुषायुषेगापि न शक्यमज्ञानमुच्छेनुं तस्माद्गन्धनि-वृत्तिकामैरकामतोऽपि तत्वज्ञानं समाश्रयणीयमिति वद्नित । भगवत्तेऽ सादीया आचार्याम्तु "तमेतं बेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेने" त्यादिश्रुतिवचनेन कर्मणां विविद्धा-यामेवोपयोगा न फलोत्पत्ती तत्प्रतिपादनेनैव तेषां नैराकाङ्च्याच भगवता श्रीवाद्रायरोन सूचितं सर्वापेचा च यज्ञादिश्रुतरश्ववदिति" । तमेतमित्याद्शुतेर्गमनेऽश्ववद्विद्यास्वोत्पत्तौ साधनभूतानि कर्माएयपेत्रत इतिसूत्रार्थः । वेदान्तशास्त्रे भगवद्भावापत्तिलत्तरामा च-एव परमपुरुषार्थः। भगवता श्रीवासुदेवेन प्रियशिष्यमञ्जुनं निमित्ती-कृत्य समुपादिष्टे श्रीमद्भगवद्गीताशास्त्रे स एव मोत्तपद्वाच्यत्वेना-भिहितः "मद्भावायोपपद्यते । वहवो ज्ञानतपसा पृता मद्भावस्यगताः" भावपद्ध स्वयमेव व्याख्यातं श्रीमुखेन, इदं ज्ञानमुपाशित्य मम साध-म्यमागताः ) इतिक्लोकेनेति स एव सायुज्यब्रह्मामृतमहिमादिशब्दैर्शभधी-यते "निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति, नारायणे सायुज्यमाप्रोति, ब्रह्में व भवति ( जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति ) तन्मिह्मानं पश्यति वीतशोकः"। इत्यादिश्रुतिभ्यः । निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीत्यत्र परमं साम्यं भावपदे-नाभिधीयते परमं सान्यं स्वरूपेण गुणादिना च सादृश्यम् । तथाच प्रत्यगात्मनां ज्ञानस्वरूपत्वात्स्वरूपसादृश्यम् । श्रपरिच्छिन्नज्ञानधर्म कत्वाद्गुणसादृश्यञ्च तत्वं नाम तिद्भन्नत्वे सित तद्गतभूयोधर्मवत्वम्।

नियन्तृत्वस्वातन्त्र्याभावेन ब्रह्मभिन्नत्वे सित सर्वज्ञाद्यपहतपात्वादि भूयो ब्रह्मगतधर्मवत्वाङ्खल्यसमन्वयः । " सर्वे हि पश्यः
पश्यतीणति सार्वज्ञ्यवोधकश्रुतेः । 'नारायणे सायुज्यमाप्नोतीतिश्रुतौ सहयुज्यत इति सयुक् सयुजोभावः सायुज्यं नित्यसम्बन्ध एव प्रतिपादितः भगवता नित्यसम्बन्धोऽत्र भावपदार्थः स च मोत्तः श्रद्धोपपत्तिप्रवेकगुरूपसत्तिवस्तु याथात्म्यविवेकविरागभगवच्छरणागतितदन्तु
प्रह्मप्रार्थनादिम् । सुमन्तुणा भगवत्त्रसाद्त्यस्यः ''नायमात्मा प्रवचन
लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन यमैवेष वृग्गुते तेन
लभ्यः ॥ भिद्यते । हृद्यप्रनिधिश्च्छ्यन्ते सर्वसंशयाः न्तीयन्ते

चांस्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे ॥ यदा पश्यः पश्यते रुक्मवरण कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् । तदा विद्वान् पुण्यपापे विधूय निरङ्गनः परमं साम्यमुपैति " इत्यादिश्रुतिभ्यः । श्रद्धान्वितो भव, सर्वस्यापि साधनजातस्य गुरूपसात्तपूर्वकत्वाद्गुरूपसत्तिर्विधीयते " स गुरुमेवा-भिगच्छोत्सिमत्राणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् । श्राचार्यदेवो भव " यस्य देवे पराभक्तियथा देवे तथा गुरी " या वै भूमा तद्मृतं ततोऽन्यदान्तं नास्त्यकृतेन कर्मणा प्लवाह्यते श्रष्टढ़ा यज्ञरूपाः। यद्यथेह कर्मचितो लाकः चीयतं एवमेवामुत्रपुण्यचितो लाकः चीयते "परीच्य लाकान् कर्मचितान ब्राह्मणा निर्वेदमायात " यो ब्रह्माणा विधदाति पूर्वं यो वै वेदां श्र महिस्मति तस्मै तं ह देवमात्मवुद्धिप्रकाशं मुमचुर्वे शरणमहं प्रपद्यो, सर्वस्य शरणां सुहृत् तमेव शरणां गच्छ सर्वभावेन भारत मत्प्र-सादादवाप्रोति शाश्वतं पदमब्ययम् । सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं अज । अहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोत्तयिष्यामि मा शुचः" । इत्याद्याः श्रुति स्मृतयः उक्तार्थे प्रमाग्रत्वेनानुमन्धेयाः । तस्मात्सिद्धं मोत्तस्य परम पुरुषार्थत्वम् । एतेन धर्मार्थकाममोत्ताश्चत्वारः पुरुषार्था सिद्धम्।

यतुक्तं प्रत्यक्तमेव प्रमाणं नानुमानमपीति तद्य्यतितुच्छं यतो निह् वादिविप्रतिपत्यादिनिरासार्था लाकायतिकप्रवृतिश्च सम्भवति न च परपुरुषीयमज्ञानसंशयादिकं वाद्यदृष्टिमता लोकायितकेन प्रत्येचे- गाध्यवमातुं शक्यते नापि मानान्तरेणानभ्युपगमात् । श्रतस्य कथा- यामधिकाराभावात्प्रेचावद्भिरुन्मत्तवदुपेच्णीयः । यदि तु स स्वस्य कथाधिकारमिद्धधर्थमिभप्रायद्योतकवचनेन परकीयज्ञानादिकमनुमीमते तदाऽकामेनाप्पनुमानं प्रमाण्मभ्युपेत्रव्यं तथाहि श्चयंजन ईदृशाभिप्रायवान् एवं वचनप्रयोक्तृत्वादिति वचनहेतुना प्रथममभिप्रायमनुमाय पुनस्तिञ्चङ्गेन, श्चयं चैत्र ईदृशज्ञानवान् एतादृशाभिप्रायवत्वादित्यनुमानाकारः यदि शब्दस्य प्रामाण्यं नोर्राक्रियते तदा मृकाद् वामिन्नां विशेषः कथमुपपद्येत वाग्मिनामपि मृकत्वमापादयन्तो लोका- यितका श्चात्मानमेव न जानातीति लोकामहे श्चयक्तेव मम पितेति विनिर्णये हि मातृवाक्त्यमेकमेव प्रमाणं नतु प्रत्यच्चमनुमानमन्यद्वा तस्मादनमानातिरिक्तं शब्दप्रमाण्मवर्यमभ्यपेयप् ॥ तथा च शब्दान-

मानाभ्यां देहेन्द्रियादिभ्योऽतिरिक्त श्रात्मा सिद्धयति । केन प्रतारकेण वेदः कल्पित इति प्रागमिसिहितं तदिप न साम्प्रतं ताहशप्रतार-कस्यासिद्धत्वात् न तर्हि विश्वलिप्सुः कश्चिद्त्र यतः प्रतारगाशङ्का-स्यात् । इरम्प्रथम एव कश्चिदनुष्ठायापि धूर्तः पराननुष्ठापयती ति चेत्। किमसौ सर्वें बोकोत्तर एव यः सर्वे स्वद्त्तिगाया वन्ध्यदि त्यागेन सर्वसुखिनमुखो ब्रह्मचर्येण तपसा श्रद्धया वा केवलपरवञ्चन-कुतृहली यावर्जीवमात्मानमवसाद्यति । कथञ्जौ नमेकं भेचाकारिगा-ऽध्यनविदध्यः केन वा चिन्हेनायमीदृशस्त्वया लोकोत्तरप्रज्ञोन प्रतारक इति निर्णीतः । नद्योतावतो दुःखराशेः प्रतारणसुखं गरीय: पाखरडाभिमतेष्वप्येवं दृश्यत इति चेन्न हेतुदृशनादर्शनाम्यां विशेषात् यदि वैदिकव्यवहारातिरिक्तोऽनादिरविगीतश्च व्यावहारिकः प्रामाणिकस्यात् तदाऽयमाधुनिको वैदिकव्यवहारः परप्रतारगणपर इति व्यवतिष्ठेत । यथानाऽदिसिद्धः पिपासोपशमनं तोयपानमिति व्यवहारः । अन्नम-च्यां विपासोपेशमित्याधुनिक, उपदेशः परप्रतार्णपर निश्चीयते नत्वेवं तस्माद्यमेव व्यवहारः प्रमाणिको न •पर इत्यभ्युपेयम् । अनभ्युपगमे त्वशामाणिकत्वाविशेषात् पाखरडापा-खएडमतभेदो न स्यात्। तथाच प्रमार्गेन खिएडताः पाखएडा इत्यिप न स्यात् । तस्मात्तिसद्धं वेदस्य प्रामाएयम् । समर्थितज्ञ वेदस्य एयं कगादम्निना "मन्त्रायुर्वेदप्रामाएयवच तत्प्रमाएयमाप्तप्रामाएया" दिति सृत्रोण आप्तस्य-वेदकर्तुः प्रामाण्यात् यथार्थोपदेशकत्वात् ,वेदस्य तदुक्तत्वमर्थाह्मव्धं तेन् हेतुना बेरस्य प्रामाएयमनुमेयं बेदवाक्यानि प्रमाण वक्तविशेषाभिहित्वात् मन्त्रायुर्वेदवाक्यवत् । यद्वा मन्त्रायुर्वेद वाक्यानि सर्वज्ञकर्वकारिए महाजनपरिगृहीतत्वे सति अलौकिकार्थ प्रतिपादकत्वात् यानि तु न सर्वज्ञकर्त्र काणि तानि नैवं रूपाणि रथ्यापुरुषवाक्यानीति व्यतिरेकीहेतुः प्रयोक्तव्य इतिविवेकः । तत्र दृष्टान्तमाह—मन्त्रायुर्वेदप्रामाण्यवदिति । मन्त्रो विपादिनाशकः त्रायुर्वेदभागश्च बेद एव । तत्र सम्वादेन प्रामाएयप्रहात् । तद्दृष्टान्तेन प्रामाण्यमन्मेयम् । आप्तं = गृहीतं प्रामाण्यं यत्र सवेदस्ता हशेन बेद्द्वेन प्रामाएयमनुमेयमिति केचिदिति सूत्रार्थः । जैमिनिः महर्षिरपि बेदस्य प्रामाएयं समर्थयामास । तथाहि श्रीत्पत्तिकस्तु शञ्दस्यार्थेन सम्बन्धः प्रमी. इत्यस्मिनसूत्र श्रीत्पत्तिकशब्देन सर्वेषां शब्दानां तदर्थानां तदुभ-यसम्बन्धानाञ्च नित्यत्वं प्रतिचायोत्ताराभ्यां शहदाधिकरणवाक्याधिः

करगाभ्यामुपपादितम् । मन्त्रत्राह्मगात्मकश्शब्दराशिवेद इति चेत । न ईहशो मन्त्र ईहशं ब्राह्मणमित्यनयोरद्याप्यनिर्णीतत्वात् । तस्मान्नास्ति किञ्चिद्वेदस्य लच्चाम् । नापि तत्सद्भावे प्रमाणं पश्यामः । 'ऋष्वेदं भगवोऽध्येमि यजुर्वेदं साद्वेदमाथर्वणं चतुर्थम् । छा० उ० । ७ । १ ।२) इत्यादि वाक्यं प्रमाण्मितिचेत् । न । तस्यापि वाक्यस्य चेदान्तःपातित्वे निपुणोऽपि स्वस्कन्यमारोढं नात्माश्रयत्वप्रसङ्गात् । न खलु प्रभवदिति । बेद एव द्विजातीनां निःश्रेयसकरः परः याज्ञ० १ । ४०) इत्यादिश्मृतिवाक्यं प्रमाण्मितिचेत् । न । तस्याप्युक्तश्रुतिमूलत्वेन निराकृतत्वात् । प्रत्यचादिकन्तुशङ्कितुमप्ययोग्यम् । बेद्विषया लोकप्रतिद्धिः सार्वजनीनापि नीलं नभ इत्यादिवत् भ्रान्ता । तस्माल्ल-चर्णप्रमाणरहितस्य वेदस्य सद्भावो नाङ्गीकर्तु शक्यत इति पृर्वपत्तः। अत्रोच्यते—मन्त्रब्राह्मणात्मकत्वं तावददुष्टं लत्त्रणम् । अतएवापस्तंवा-यज्ञपरिभाषायामेवमाह — 'मन्त्रत्राह्मणयोर्वेदनामधेयमिति श्राप.प. ।३१। प्रमाणान्यपि यथोक्तश्रुतिस्मृतिलोक प्रसिद्धिरूपाणि वेदसद्भावे दृष्टव्यानि यथा घठपटादिद्रव्याणां स्वप्नकाशकत्वाभावेऽपि सूर्यचन्द्रादीनां स्वप्नका- ॰ शकत्वमविरुद्धम्। तथा मनुष्यादीनां स्वस्कन्धारोहासम्भवेऽप्यकुरिठतशक्ते र्वेद्स्येतरवस्तुप्रतिपादकत्ववत् स्वप्रतिपादकत्वमप्यस्तु । श्रतएव सम्प्र-दायिवदोऽक्रिएठतां शक्ति वेदस्य दर्शयन्ति चोदना हि भूतं भवन्तं भविष्यन्तं सूचमं व्यवहितं विषक्षष्टमित्येवंजातीयमर्थं शक्नोत्यवगमयितु मिति तथा सति वेदमूलायाः म्मृतेस्तदुभयमृलाया लोकप्रसिद्धश्च प्रामाएयं दुर्वारं तस्माल्लदाग्पप्रमोग्पसिद्धो बेदों न केनापि चार्वाकादिनापोद्धं शक्य-इति स्थितं वेदस्य प्रामारयम् । भगवता श्रीवादायरोनापि देवताधिकररो वेदस्य प्रामाएयं नित्यत्वञ्च दर्शितम् । तथाहि । शब्दइति चेन्नातः प्रभा-वात् प्रत्यद्वानुमानाभ्याम् । १ । ३ । २८ । श्रुतिस्तावत् । बेदेन नामरूपे च्याकरोत्सतासती प्रजापतिः " तथा सभूरिति व्याहरन् भूमिमसृजत सभुव इति व्याहरज्ञन्तरिज्ञससूजतेत्यादिकारमृतिरपि बेदशब्दात्ततदा-क्रतिमवगम्य प्रजापतिः सृष्टिं करोत्यत्र मानं द्रष्टच्यम ।

मोद्दाधर्मे "ऋषयस्तपसा बेदानध्येष्यत दिवानिशमि" त्युपक्रम्य "अनादिनिधना नित्या वागुत्सृष्टा स्वयम्भुवा ॥ श्रादौ बेदमयी दिव्या यतः सर्वाः प्रवृत्तायः । ऋषीणां नामधेयानि याश्च बेदेषु सृष्टयः । नामरूपञ्च भूतानां कर्मणाञ्च प्रवर्त्तानम् । बेदशब्देभ्य एवादौ निर्मिमीते सईश्वरः । नामधेयानि चर्षीणां याश्च वेदेषु सृष्टयः । शक्यंन्ते सजाता नामन्येभ्या व्यवधादजः । नामभेदस्तपः कर्म यहाख्या लोकसिद्ध्य इति नामरूपञ्च भूतानां कर्मणाञ्च प्रवर्तनम् ।वेदशब्देभ्य एवादौ निम्ममे स महेश्वरः ॥ सर्वेषामेव नामानि कर्माणि च प्रथक् प्रथक् । वेदशब्देभ्य एवादौष्ट्रथक् संस्थाश्व निर्ममे " इत्यादिकाः रमृतयः प्रमाण्तया उक्तार्थेऽनुसन्धेयाः । श्रतएव नित्यत्वम् "। व्या. स्०११३१२६। प्रजापतेः सृिदः शब्दपूर्विका श्रतो हेतोर्वेदस्य नित्यत्वमिति तद्र्यः । तस्मात् सिद्धं वेदस्य प्रामाण्यं नित्यत्वञ्चे ति । सम्प्रति स्वभाववादो निरस्यते । तन्मते च न कारणसापेशं कार्यम्। श्रिपितु स्वतएव तत्र प्रच्छयते स्वाभाविकं जगदिति प्रतिज्ञायां । तत्साधको हेतुरस्ति नवा भावपचो स्वभावहानिर्यत्तत्र साधनं हेत्वन्तरं तदेव मुख्यं कारणं तस्य चौपचारिकत्वापरोः। द्वितीये हेत्वभावपचे मृकतापत्या प्रतिज्ञाभङ्गस्तस्मान्न स्वभाववाद सिद्धः ।

#### इति चार्वाकमतनिराकरणम्।

## अथ वौद्धमतस्य विमर्शः।

यद्यपि भगवान् बुद्ध एक एव वोधियता तथापि वौद्धानां बुद्धि भेदाचातुर्विध्यम् । यथा गतोऽस्तमर्क इत्युक्ते जारचौरान्चानादयः स्वेष्ठानुसारेगाभिसग्गपरस्वहरगमदाचरगादिसमयं बुद्धयते चिणिकं चिणिकं दुःखं दुःखं स्वलचिणं स्वलचशून्यं शून्यमिति भावना-चतुष्टयमुपदिष्टं द्रष्टव्यम् । बौद्धे पु माध्यमिकानां मते यश्चव्यवहारदराा-यां जीवात्मा भासते तस्य मूलस्वकपं शून्यमेवान्येषां बौद्धानांमते विज्ञानस्वरूपो जीवात्मा स च ज्ञिणकानां विज्ञानानां यः प्रवाहस्तद्रूप। प्रतिच्यां भेदादनित्यएव तत्र यत्सत्तत् च्याकिमिति व्यात्या घटप टादिपदार्थाना चिणकत्वमनुमतुं शक्यम्। सत्वं नामार्थे क्रियाकारित्वं तस्यार्थेषु प्रत्यचप्रमाण्सिद्धत्वान्नात्रहेतोः स्वरूपासिद्धत्वमाशङ्ग-क्यम , । वैभाषिकसौत्रान्तिकाः परमागुकरण वादिनः । कठिनस्वभावाः पार्थिवाः परमाएवाः स्निग्धा श्राप्याः । उप्णास्तैजसाः चलनस्वभावाः वायवीयाः । तेभ्यश्च भूतसमुदायस्तेभ्यः शरीरेन्द्रियघटादिविषयरूप भौतिकसङ् घाता भव नित । सर्वत्र सङ्घातः, अवयवसमुदायो नतन्मत अवयवादिभ्यो ऽतिरिक्तोऽवयव्यस्ति । तन्मते भूतं भौतिकं ्वाह्यं वस्तु

तंत्र भूतं पृथिव्यादिकं भौतिकं रूपाद्यश्चन्तुराद्यश्च । त्रान्तरञ्च चित्तं चैतन्त्रं ति मन्यन्ते तत्र विज्ञानस्कःन्यः त्रितयम् , त्रात्मेति गीयते सचाहमहमित्यालयविज्ञानप्रवाहात्मकः, अन्ये चत्वारः स्कन्धाः, चैतरः तत्र सविषयेन्द्रियणि— रूपस्कंधः १ सुखानुभवः वेदनास्कन्धः २ गौर-श्वपुरुषो हस्तीत्येवं नामविशिष्टसविकल्पकः प्रत्ययः संज्ञास्कन्यदेः । राग द्वेषमोहधर्माधर्माः-संस्कारस्कन्यः । इति वाद्यार्थास्तीत्ववादिनौ वैमाः पिकसीत्रान्तिको मन्येते तयोर्वाह्यार्थानां परोत्तत्वापरोत्तत्वे विवादः सेयं प्रक्रियाऽनुपपन्ना । यतः सर्वं हि कार्यजातं तद्नुगुणकारणसमाजाधीनं दृश्यते कार्योत्पादानुगुण्ज्ञ कारणसमव यानं चेतनप्रे चाथीनमसत्यां चेतन-प्रेचायां न भवितुमुत्सहते यथा घटाद्यः कार्याः कुलालप्रेचायां सत्यामु-त्पद्यन्ते नान्यथा तथा अरार्नां भूतानाञ्च स्वयमचेतनत्वात् चेतनव्यापारं विना समुदायरूपकार्योत्पादकत्वं न घटते यदि मेलनार्थव्यापारमन्तरा तेषां कारणत्विमध्यते तदा सदा कार्योत्पादापत्तिर्दुनिवार्य्या स्यात् नहि चिणकविज्ञानाद्तिरिक्तश्चेतनः त्वयाऽभ्युपेयते येन तस्य सङ्घातकरी त्व मुर्पचेत । नापि च्रणनश्वराणां भूतानां कार्योत्पादकत्वं घटते येषां व्यापारावेशस्तेषां मेलन चर्णे नष्टत्वात् नहि चर्णिकानां जनमातिरिक्त-व्यापारोऽस्ति येन तेषां परमाख्वादिमेलनार्थं प्रवृत्तिरूपपयेत । तस्मात् सहन्तुरभावात्सङ्घातानुपपत्तिः।यद्यपि च्िणकत्त्रवादिभिःचिणकसन्ता-नव्यतिरिक्तः कश्चिच्चेतनः संहन्ता स्थिरो नाभ्युपेयते तथाप्यस्थिरेष्व पि स्थिरत्वभ्राम्तिरूपोविद्याऽस्ति तस्मात्सर्वं सङ्वातादिकमुपपन्नः भवति तथाहि तस्यां सत्यां संस्कारा रागद्वेषमोहा विषयेषु प्रवर्त्तंते ते नैव प्रवृत्तिकाले पुरयापुरयाकर्मात्मिका प्रवृतिर्भवति तेनैव विज्ञानं जन्यते ततः पृथिव्यादिचतुष्टयं शरीरसमुद्।यकारणभूतमुत्यद्यते, तदेव नामाश्र-यत्वेन नामाच्यते । ततश्शरीरं ततः पञ्चबुद्धान्द्रियमनोरूपं पद्धायतनं ततः स्पर्शः ततो वेदना सुखात्मिका ततः पुनरिवद्याद्यः एवं घटीय-न्त्रवदावर्त्तमानेषु भावेषु अर्थात्सङ्घात उपपद्यत इति चोत् । मैवम्। अविद्यादीनां सङ्घातभावानिसिनात्वात् । नहि दूरस्थे पुरुषे जायमाना स्थागुरयमिति भ्रान्तिभूताऽविद्या पूर्वसिद्धस्य पुरुषस्य संहतिकारण-मिति वक्तुं शक्यम् । तथा तन्निमित्तानां रागादीनामपि सङ्घातभावं ॰ प्रत्यनिमित्तत्वं वोध्यम् । इति सङ्घातवादो निरस्तः सम्प्रति कार्यकार-ग्राभाव चािणकत्ववादी निरस्येते चग्रभङ्गवादिनों हि कार्योत्पादं द्वे धा मन्यन्ते

श्विविद्यातः संस्कारस्ततोविज्ञानिमत्येवं रूपो हेत्वधीन श्राद्यः । पृथिव्यादिसमुदायात्कार्य इत्येवं कारणसमुदायाधीनो द्वितीयः । तत्र द्वितीय
पक्तः प्रागे व निराकृतः । तत्राद्यपक्तो न सम्भवदुक्तिकः । उत्तरक्त्यो

हत्यद्यमाने पूर्वक्तणो निरुध्यत इत्यभ्युपगन्तृमते पूर्वोत्तरयोः क्त्ययोहे तुफलभावस्य वक्तु मश्वयत्वात् । उत्तरक्तणस्योत्पृत्तिदशायां पूर्वक्त्यायद्
विनष्ट त्यात्, उत्तरक्तणं प्रति हेतुत्वानुपपित्तारे व तथाहि पूर्वस्तावद्
घटक्तणः स किमुत्पन्नः सन्नुत्तरक्त्यस्य हेतुरन्त्यन्नो वा नानुत्पन्नः शशविषाणतुल्यत्वात् नाष्युत्पन्नः, श्रभावत्तु च्छ त्वात्, उत्पन्नविनष्टस्यानुः
त्पन्नस्य चाभावत्वाविशोषात् । श्रभावस्य हेतुत्वे सर्वं सर्वत्रं सर्वद्रात्पद्येत । ननु पूर्वक्तणविनाश उत्तरक्त्यात्पात्यस्य युगपद्भवेतां तुलान्तयोर्नाः
मोन्नामवदिति चेन्न तत्र मध्ये सूत्रधारणद्नतयोश्च युगपदुपस्थितयोरेकस्य गुरुत्वान्नामस्तद्रहितस्योन्नाम इति ।

नचात्रोत्तारोत्पत्तिकाले पूर्वस्य स्थितिरिष्यते, योनासौ तद्धेतुत्वं प्रतिपद्यं त,श्रवतिष्ठते चोत् चिण्कत्वहानिः। ननु हेतु विनैवास्तूचारोतरो त्पाद एवं सति नोक्तदोषावकाश इति चेंन्न, यतोऽ सति हेती कार्यमुत्यद्यत ्इति चेत् तदा चतुभ्यः कारऐभ्यः कार्योत्पित्तिरितीयं प्रतिज्ञा हीयेत अधिपतिप्रत्ययः सहकारिप्रत्यः समनन्तरप्रत्यःयः, आलम्बन्पत्ययश्चे-ति विशानोत्पत्तौ कारणचतुष्टयमिति वः प्रतिज्ञा, निर्हेतुकोत्पत्तौ च प्रति-वन्धाभावात्सर्वा सर्वात्रोतपद्येत अन्यथा हेती सत्येव कार्यं जायते चेत्तर्हि द्वयोः कार्यकारणयोर्घटचणयो यौगपद्यं स्यात् । कार्योत्पतिकालं-यावत्कारणस्यावस्थानात् चणवादहानिर्निह विनष्टस्य पितुः पुत्रोत्पत्तौ सामध्यं दृष्टम् । एत।वताप्रवन्धेन कार्घ्यकारगाभावचिंगिकत्वे निरस्य सम्प्रति तद्भिमता द्विविधविनाशो निरस्यते । बुद्धिपूर्वाकोनिरोधः प्रति-सङ्ख्यानिरोध त्राद्यः। त्रातत्पूर्वको निरोधोऽप्रतिसङ्ख्यानिरोधो द्वितीयः मुद्गराभिघातादिहेतुकः सहशसन्तानावसानरूपउपलध्यहेः स्थूलो भावविनाशो वुद्धिपूर्वक इत्युच्यते । उपलध्यनहीः सूचमो निहें-तुकः सदृशसन्ताने प्रतिच्रणभावी भावविनाशोऽवुद्धिपूर्वक इत्युच्यते । नैतद्युक्तम् ,यतः सन्तानगाचरा वा नि रोधः सन्तानिगोचरावा । भावाः सन्तानिनः।सन्तानो नाम भावानां हेतुफलभावेन प्रवाह इति विवेकः । न तावस्त्रन्तानस्य निरोधः सम्भवति । हेतुफलभावेन हि व्यवस्थिताः सन्तानिन एवोद्यव्ययधर्माणः सन्तानाः । तद्य योऽन्त्यः सन्तानी यन्नि

रोधाःसन्तानाच्छेदेन भवितव्यं,स किं फलं किचिदारभ्यते न वा । श्रार-भते चेत्, नान्त्यः। तथाच न सन्तानीच्छेदः । अनारमभे तु भवेदन्त्यः सः, किन्तु स्यादसन्, अर्थिकयाकारिता रूपसत्वलच्याविरहात् । तदसत्वे तज्ञनकमप्यसज्जनकत्वेनासदित्येवं क्रमेणासन्तः सर्वे एव सन्तानिन इति तत्सन्तानो नितरामसन्निति कस्य प्रति सङ्ख्याया निरोधः । नच सन्ता-नानां सन्तानिनां हेतुफलभावःसन्तान स्तस्य विसभागे।त्पादो निरोधः, विसभागात्पादक एव च चग्ः सन्तानस्यान्त्यः।तथासति रूपविज्ञान-प्रवाहे रसादि विज्ञानीत्पती सन्तानीच्छेदप्रसङ्गः । नापि प्रतिसङ्ख्या ऽप्रतिसङ्ख्यानिराधी भावगाचरौ सम्भवतः। यता हि निरन्वयो विनाशो न सम्भवत्यता निरुपाख्योऽपि न सम्भवति तेनैवान्वयिना रूपेण भाव-स्य नष्टस्याप्यु पारूयेयत्वात तस्माद्वौद्धाभिमतं निरोधद्वयं ने।पपद्यत इति । वौद्धमते अविद्यानिरोधा मात्तः सन्तानस्य सन्तानिनां वा नादाः सन्तानिव्यतिरिक्तस्य सन्तानस्यावस्तुत्वेन मोज्ञानईत्वात् नापि द्वितीयः चिंगिकत्वात्, श्रविद्यादिनिरोधल च एस्यमुक्तेस्सहेतु सन्तानिनां कत्वे निर्हेतुकाऽयं विनाश इतीयं प्रतिज्ञा हीयेत । तस्य निर्हेतुकत्वे साध-नापरेशस्यानर्थक्यं प्रसज्येत तस्मादससमञ्जिमदं तन्मतम्।

निरोधद्वयमाकाशं चेति शयमवस्तु सिन्नरूपाख्यं निर्हेतुकं तुच्छमिति वौद्धा मन्यन्ते तदिप न विचारचारु। ह्याकाशस्य वैशेषिकनये शब्द
गुणानुमेयत्वात् । तथाहि जातिमत्वेन सामान्यिवशेषसमवायेभ्यो
विभक्तस्य शब्दस्यास्पर्शत्वेसित वाह्यं केन्द्रियमाह्यत्वेन गन्धादिवद्गुणात्व
मनुमितम् । नायमात्मगुणा वाह्यं निद्द्रयगाचरत्वात् । त्रत्पव न मनोगुणः तद्गुणानामप्रत्यक्तत्वात् । न पृथिव्यादिगुणः तद्गुणागंधादि
साहचर्यानुपलब्धेः तस्माद्गुणाभूत्वा गंधादिवदसाधारणेन्द्रयाप्राह्यो
यद्द्रव्यमनुमापयित तदाकाशं पंचमं भूतं वस्तु नत्वावरणाभावरूपिनति । त्रात्मन त्राकाशःसम्भूत इत्यादि श्रु तिशामाण्यादाकाशस्य वस्तुत्वं
सिध्यति त्राकाशस्य स्थितिर्यावद्यावच्च जगतः स्थितिः । तावन्मम स्थिति
भूयात जगद्दुःखानि निन्नत इतिदयापरेण वदता बुद्धेनाःयाकाशस्य
भावत्वमभिहितम् । यद्याकाशस्यावरणभावरूपत्वमुच्यते तदा यथैकः
घटस्य स्थितिकाले घटसामान्योभावो नास्ति तथैकपित्तिसत्वकाले मृतद्वइससामान्य।भावोत्मकाकाशो नास्त्येवेति पद्यंत्ररसंचारा नापपयंत्वे

नच देशिवशेषावच्छेदेनावरणाभावा ऽस्तीति नोक्तदोषावकाश इति वाच्यम् । अभावावच्छेदकदेशिवशेषस्यैवाकाशत्वसिद्धोस्तस्मादा

काशस्य भावरूपत्वम्।

श्रहमिद्मदर्शमिति यः पूर्वेद्यु रनुभूतवान् सोऽहमिदानीमिद्मनु
भवामीति च्राभङ्गवादिनोऽनुस्मृतिनीपपद्यते तद्भावात्सर्वव्यवहार्
लोपप्रसङ्गः। सर्वश्च लोकोऽहमस्मीति प्रत्यभिज्ञानाति । नाह्मस्मीति
कश्चिद्वैति श्राजन्मनश्चामरणादेतस्मिन्नन्तराले सोऽहमस्मीत्यन् सन्द्धानः
कथं वौद्धो नापत्रपते। तथाच दर्शनस्मरणयोः कर्जात्मैकः तथासत्येकस्य
चर्णद्वयावस्थानात् चर्णिकत्वप्रतिज्ञा हीयेत। एतेन पटःदिकं चर्णिकमर्थ
कियाकारि त्वादिति वौद्धानां चर्णिकत्वानुमान मप्युदाहृतप्रत्यभिज्ञाव लेन

यद्यभावाद्भावोत्पत्तिरिध्यते तदा सर्वदा सर्वत्र सर्वस्थाप्युत्पितः स्यात्। अनादौ कालप्रवाहे नष्टस्य वीजादेग्सत्वात्। ननु वीजमनुपमृद्य नाङ्करः प्रादुर्भवति, चीरमुपमृद्य दधीव मृत्पिएडमुपमृद्य घट इव च वीजमुपमृद्य वाङ्करं उत्पद्यत इत्यतोऽभावाद्भावोत्पत्तिरिति चेन्न, तत्र वीजसंस्थानमात्रं निवर्त्तातेऽविरोधिवीजद्रव्यमेव त्वङ्कुराकारेणावस्थान्तरत्या परिणमत इति प्रत्यच्चमेतन्न प्रत्याख्यातु शक्यम्। अपिचाभावाद्भावोत्यचाबुदासीनानां प्रयत्नशून्यानामप्यहिकामुष्मिकसर्वार्थसिद्धि स्याद्भावस्य सुलभत्वादिति वैभाषिकसौत्रोन्तिकमतयोर्निराकरणम्।

सम्प्रति विज्ञानमात्रोस्तित्ववादियोगाचारमतं निरस्यते।स खल्वेवं मन्यते प्रमाणं प्रमेयम्प्रमितिरिति त्रयमेकस्मिन् विज्ञाने कल्पितं प्राहका-कारः प्रमाणं प्राह्याकारः प्रमेयं स्वसंवित्ति फलमिति विवेकः। वाद्यार्था स्मन्तीति प्रतीति प्रान्तिरूपा चिणकं विचित्रंविज्ञानं साकारं प्रत्यच्छ्यास्ति नीलपीतमिति साकारं विज्ञानमेव प्रकाशते तस्मान्नास्ति वाद्यार्थः। इत्य सहापलम्भनियमान्न भेदो नीलतिद्वयोः। यदैव नीलज्ञानं तदैव नीलमपलभ्यते।तस्मादनयोरभेदः।

योयः प्रत्ययः सर्वो वाद्यानालम्बनः, यथा स्वप्नमायादिप्रत्ययः, तथाचैष विवादाध्यासितः प्रत्यय इति स्वभावहेतुः। वाद्यानालम्बनताहि प्रत्ययत्वमात्रानुबन्धनी वृत्ततेव शिशिपात्वमात्रानुबन्धनीतितन्मात्रानुबन्धिनि निरालम्बत्वे साध्ये भवति प्रत्ययत्वं स्वभावहेतुः। अत्रान्तरे सौत्रान्तिकञ्चोदयति कथं पुनरसित वाद्ये ऽर्थे नीलिमिदं पीतिमित्यादि.

प्रत्ययवैचित्र्यमुपपद्यतं स हि मेने ये यस्मिन् सत्यपि कादिचित्कास्त सर्वे तद्तिरिक्तहेतुसापेचा यथाऽविवचत्यजिगमिषति मयि वचनगमनप्रति भासाः प्रत्ययाश्चे तनसन्तानान्तरसापेचाः । तथाच विवादाध्यासिताः सत्यप्यालय विज्ञानसन्ताने षडिप प्रवृत्तिप्रत्ययाइति स्वभावहेतुः। यश्चा सावालयविज्ञानसन्तानातिरिक्तः कादाचित्कप्रवृत्तिज्ञानभेदहेतुः सवाह्यो ऽर्थ इति तन्न,यतो नीलाकारं प्रवत्तिज्ञानं जायते न पीताकारं कस्यचित्तु स ताहशो यतः पीताकारं ज्ञानं न नीलाकारमिति वासनावैचिच्यादेव स्वयत्ययामादिता ज्ञानवैचिच्यसिद्धर्नतद्तिरिक्तार्थसद्भावे किञ्चनास्ति श्रमाण्मिति पश्यामः । श्रालयविज्ञानसन्तानपतितमेवासम्विदितं ज्ञानं तद्वे चित्रयान्नीलानुभववैचित्रयं पूर्वनीलायनुभववैचित्रयास वासनावैचित्र्यमित्यनादितानयोर्विज्ञानवासनयोः तस्मान्न परस्पराश्रय दोषसम्भवो वीजाङ्कुरसन्तानवत् । अन्वयव्यतिरेकाभ्यामपि वासनावै चित्रस्यैव ज्ञानवैचित्र्यहेतुता नार्थवैचित्र्यस्येति योगाचारमतम्। अत्रोच्यते नखल्वभावो गाह्यार्थस्याध्यवसातुं शक्यते सह्यु पलम्भाभावाद्वाध्यवसीये त,सत्यत्युपलम्भे तस्य वात्ह्याविषयत्वाद्वासत्यिप वाह्यविषयत्वे वाह्यार्थवाधक प्रमाणसद्भावाद्वाः नतावदाद्यः।विज्ञानव्यतिरिक्तस्य वाह्यार्थस्य प्रत्यत्तत्या उपलध्धेः । निह रफुटतरे सर्वजनीन उपलभ्भे सति तद्भावो वक्तं शक्यः नापि द्वितीयः। उपल्विधमाहिणा हि प्रमाणेनोपल्विध गृह्यमाणा वाह्यवि-पयत्वेनैव गृह्यते नोपलविधमात्रमिति ।

नापि तृतीयपत्तः साधीयान् सर्वस्यापि पदार्थजातस्य प्रमाणाधीनत्वात् ।घटादयो हि स्थूला भासन्ते नतु परमसूद्दमास्तत्रेदं नानादिग्देशत्यापित्वलत्तणं स्थौत्यंयद्यपि ज्ञानाकारत्वेनावरणानावरणालत्तणेनविरूद्धः
यर्भसं सर्गेण युज्यते ज्ञानोपाधेरावृतत्वादेव तथापि तद्दे शत्वातद्दे शत्व
कम्पाकम्पत्वरक्तारक्तत्व लत्त्रणैर्विरुद्धसंसंगैरस्य नानात्वं प्रसज्यमानं
ज्ञानाकारत्वेऽपि न शक्यं शक्रेणापि वार्ययतुमिति । यश्चसद्दोपलम्भ
नियम उक्तः सोऽपि विकल्पं न सहते । यदि ज्ञानार्थयोरसाहित्येनोपलम्भस्ततोविरुद्धोहेतुर्नाभेदं साधियतुम्हित साहित्यस्य तद्विरुद्धभेद्व्याप्त
त्वादभेदे तदनुपपत्ते :। यदुक्तं वाद्यार्थपून्यो जायत्वत्ययः प्रत्ययत्वात् ।
स्वप्नादिप्रत्ययवदिति । तदिप न सम्यक् प्रतिभाति स्वप्नजागरितप्रत्ययः
योवीधम्यीत् । वाधावाधी वैधम्यम् । स्वप्नप्रत्ययो वाधितो जायत्वत्ययः

ख्राबाधितः । त्वयापि चावश्यं जाम्रस्यत्ययस्यावाधितत्वमास्थेयं तेन हि स्वप्नप्रत्ययो गाधितो मिण्येत्यवगम्यते । जाम्रस्यत्ययस्य तु वाध्यत्वे स्वप्नप्रत्ययस्यासौ न वाधको भवेत् । निह् वाध्यमेव वाधकं भवितु-महित । तथाच न स्वप्नप्रत्ययो मिण्येति साध्यविकले। हष्टान्तः स्यात । तस्माद्वाधावाधाभ्यां वैधम्यान्न स्वप्नप्रत्ययस्य शक्यं निराणम्वनत्वमध्यवसातुमिति । यद्प्युक्तं वाह्यार्थाभावेऽपि वासनानिवन्यनं ज्ञानवैचित्र्यं स्यादिति। तद्पि विचारात्तमत्वान्न युक्तं वासनानां भावः त्वनमते नेपपद्यते यथाले।कदर्शनं चानवयव्यतिरेकावनुक्तियमाणावर्थएवोपलव्यं भवते नार्थानपेत्त्यां वासनायाम् व्यव्यर्थोलध्यधीभत्वात् । किञ्च वासना नाम व्यनुभवजनितः स्मृतिहेतुः संस्कारः । तस्य चाश्रयं विना ज्ञोयाकारवैचित्रये सामर्थ्यं कल्पयितं सेव शक्यम् नच चिणकमालयविज्ञानं वासनाधारे भिवतु

मर्हति, द्वयोर्यु गपदुत्पद्यमानयोः सन्यद्त्रिण्शृङ्गवदाधाराधेय-भावाभावात् । प्रागुतान्नस्य सतः च्रिकत्वव्याघातः । तस्मास्सिद्ध-मर्थवैचित्र्यकृतं ज्ञानवैचित्र्यम् । इतियोगाचारमतस्य निराकरगाम् । इदानीं माध्यमिकाभिमतःसर्व शून्यवादे। निरस्यते । शून्यजादएव वुद्धमतस्य पराकाष्टा शिष्यवुद्धिवैशद्याय वाह्यार्थाभ्युपगमेन तत्र चिणिकत्वाद्यस्तेन कल्पिताः नच वाह्यार्था घटाद्यो विज्ञानञ्च सर्वे भावाः सन्ति उत्पत्यनिरूपणात्तेषां शुन्यापत्तिरेव च माक्ष इत्येव बुद्धाभिप्रायः । स्वतः सिद्धं हि शून्यं न हेतुसाध्यं सत एव हि-हेतुरपेद्यतेऽसतश्च पदार्थस्य न भावादभावाद्योत्पतिः सम्भवति जनेरभा-वारेव न विनाशः। ऋता जनिनाशसद्सदादिकं भान्तिरेवेति शून्यमेव तत्विमिति माध्यमिका मन्यते नैतद्पि युक्तं सर्वप्रमाण्विप्रतिसिद्धः। त्वात लाके प्रमाणानि भावाभावगाचराणि तैः खलुसत्सदितिगृह्य-माणं यथाभूतमविपरीतं तत्वंव्यवस्थाप्यते । श्रासचासदिति गृह्यमाए यथा भूतमविपरीतं तत्वंव्यवस्थाप्यते सद्सतेाश्च विचारासहत्वं व्यवस्था पयतासवे प्रमाण्वि प्रतिषिद्धं व्यवस्थापितं भवति तथाच सर्वे प्रमाण्वि-प्रतिषेधाक्रेयं व्यवम्थापपद्यते किन्न येन प्रमाणेन शून्यत्वं साध्यते तस्य सत्यत्वे सर्वस्य सत्यत्वापत्तिः प्रमाणानि हि स्वगोचरे प्रवर्त्त मानानि तत्त्रमिद्मित्येव प्रवर्त्तन्ते । सर्वशून्यमिति वादे सर्वस्य सत्यत्वां वा श्रमत्यत्वां वा सदसत्वं वेति विचारं न सहते । श्रथ विचारासहत्वेन निस्तत्वतैव भावानां तत्विमित्यिप न वक्तुं शक्यं तथा सित हिं तत्वा-भावः स्यात् सोऽपि विचारं न सहत इत्युक्तं भवद्भिः । ऋपिचारोपितं निषेधनीयम् । ऋारोपश्च तत्वाधिष्ठानो दृष्टः यथा शुक्तिकादिषु रजतादेः। न चेत् किञ्चिद्गस्ति तत्वं कस्य कस्मिन्नारोपस्तस्माच्छ्र-यवादः सर्वाधाऽनपपन्न ऐवेति माध्यमिकमतनिराकरणम् ।

निरस्तो मुक्तकच्छानां सुगतानां समयः विवसनानामाईतानां समय इदानीं निरस्यते । ते हि जीवाजीवास्त्रवसम्बरनिजरवन्ध-मोत्तान् सप्तपदार्थान् मन्यन्ते जैनानां मतं देहपरिमाणो देहाद्विरिक्तो-जीवातमा यथा देही वर्धते तथा तथा तदनुरोधेन तत्रस्थी जीवात्मा Sपि वर्धते देहस्यापचये तद्नुरोधेनापचीयते. तथाचोपचयापचयवि-कारसत्वात्र जीवात्मा तेषां मते कूटस्थनित्यः किन्तु परिग्णामिनित्यः॥ ते च वड़ो मुक्तो नित्यसिद्धश्चेति त्रिधा पुद्गलास्तिकायः \* षोढ़ा पृथिवयादीनि चत्त्रारि भूतानि स्थावरं जङ्गमञ्जेति धर्मास्तिकायः प्रवृ-त्यनुमेयोऽधर्मास्तिकायः स्थित्यूनुमेयः । त्र्याकाशास्तिकायोद्धे लोका-काशाऽलोकाकाशश्च । तत्रोपयु परि स्थितानां लोकानामन्तर्वर्ती लोका-काशस्तेषामुपरि मोचस्थानमलोकाकाशः । तत्र हि न लोकास्सन्ति । द्विधा प्रवृत्तिः सम्यङ्मिथ्या च । तत्र मिथ्या प्रवृत्तिरास्त्रवः । सम्यक्-प्रवृत्ती तु सम्वरनिर्जरी । त्र्यास्रव इन्द्रियसङ्घातः । शमदमादिप्रवृत्ति-स्सम्बरः निर्जरस्तरः । बन्धस्त्वष्टविधः कर्मलत्तरणः। सप्तभङ्गीनयं सर्वत्रावतारयन्ति । स्याद्स्ति स्यान्नास्ति स्याद्वक्तव्यः स्याद्स्ति च नास्ति च स्यादस्ति चावक्तव्यश्च स्यान्नास्ति स्यादवक्तव्यः स्यादस्ति च नास्ति च स्याद्स्ति चावक्तव्यश्च स्यात्रास्ति चावक्तव्यश्च स्याद्स्ति च नास्ति चावक्तव्यइति । अतस्सर्वं वस्तुजातं द्रव्यपर्यायात्मकमनैका-द्रव्यस्वरूपस्यैकत्वात् , स्थिरत्वात्सद्वुद्धिवोध्यत्वात्तदातमन सत्वैकत्वनित्यत्वाद्युपपद्योत । पर्य्यायाश्च द्रव्यस्यावस्थाविशेषः । घटत्व-पटत्वादिरूपास्तेषात्र्वानेकत्वाद्स्थिरत्वादसद् द्विवोध्यत्वात्तद्दात्मनाऽसत्वा नित्यत्वादिकमुपपद्ये तेति । तदेतदाईतमतमप्रामाणिकम् । यता नत्छे -कस्मिन् वस्तुनि परमार्थे सति परमार्थसतां युगपत्सद्सत्वादिधर्माणां समावेशसम्भवति । एवमन्यासामपि भङ्गीनां भङ्गोऽवगन्तब्यः । सप्तमङ्गिनयो यदि निश्चितस्वरूपस्तदा सर्वमनेकान्तमिति प्रतिज्ञा-

अध्यन्ते गलन्तीनि प्रद्गलाः परमाणुसङ्घाः कादाः । त्रस्तिकाय-शब्दः साङ्केतिकः पदार्थं वाची ।

विरोधः । सप्तमङ्गिनयस्यापि सर्वान्तर्गतत्वात् । यदि सप्तमङ्गिनयो ऽप्यनिश्चित्तखरूपसार्हि स्वयमनिश्चितस्वरूपेणातएवा प्रमाणभूतेन सप्तेमङ्गिनयेन कथमन्येषां सर्ववस्तून।मनिश्चित्तः वरूपत्वं सिख्येत् सेयमुभयतः पाशाग्डजुः स्याद्वादिनः स्यात् । जीवशरीरप्रमाणोहि जीव इति मन्यन्ते तद्पि न, बृहद्दे हप्राप्तावपूर्णतापत्तेः । मनुष्यकायपरि-मासो हि जीवो न हस्तिकायं कृत्स्नं व्याप्तुमईत्यल्यपरिमासात्वादात्मनः कुस्नशरीराव्यापित्वादकारन्यम् । तथाच न शरीरप्रमाण्ट्यमिति । तथा हस्तिशरीरं परित्यज्य यदा पुत्तिकाशरीरो भवति तदा न तत्र कुत्स्नं पुत्तिकाशरीरं संमीयेतेत्यकात्स्न्यमात्मनः । उपचयापचयाहा-वयववानात्माऽतो नाक्तदोषावकाश इत्यपि न वक्तुं शक्यते जीवात्मनो-विकारित्वद्रीषतापत्तोः । माज्ञद्शायामात्मना यदन्त्यं परिमाणं तस्य तथै वात्रस्थानमाईतैरपि वाच्यम् । तद्नन्तरं देहान्तराभ।वेन तदुपचितः परिमाणाप्रसक्तेः । त्राता मोत्तदशायां परिमाणां स्वरूपत्र तद्धि नित्यं भवति तदेव परिमाणमाद्यमध्ययोरवस्थितयोरप्यङ्गीकर्त्तुं युक्तं न तु सङ्कोचिवकाशवत्वम्।

🕸 इति जैनमतस्य निराकरण्म् 🕾

## अथ तार्किकमतस्य सङ्चोपेगा विमर्शः।

गौतमेन महर्षिणा प्रमाणादि पांडशपदार्थानां तत्वज्ञानान्माञ्चापितिरत्युक्तं स्वकीयदर्शने तत्तु कणादस्य सम्मतमेव परन्त्वस्मिन्न्जगिति विद्यमानानां पदार्थानां मध्ये के धर्मिणः कित विधाश्च ते तथा के धर्माः कियन्तरच ते, इत्येवां मिथाऽसङ्कीर्णक्रपण यावन्न पदार्थज्ञानं तावत्साधम्यविधम्यज्ञानाभावेन साहचर्य्यनियमकृष्ट्याप्ति-ज्ञानं न सुलभमित्यताद्रव्यगुणादिभेदेन सप्तेव पदार्थाइति निश्चत्यास्य द्रव्यस्यदं स्वकृषमेत एव तस्य गुणा इत्यादिस्विध्यस्ति कणादः प्रत्यपाद्यत् । अतर्इदृशिवशेषमुद्दिश्य प्रवृत्तावादिदं वैशेषिकशास्त्र-मिति गीयते।एतन्मते जालसूर्यमरीचिस्थानि रजांस्येव नासरेगुशब्देन्नोच्यन्ते परमाणु द्रयसंयोगन जायमानं कार्यद्वयम्णुकशब्देन्नविधीयते तानि चणुकानि न्यणकस्यावयवभूतानि न्याणां द्वयणुकानां संयोगेन न्यणुकं जायते द्वयणुकस्यावयवाः पररमाणवः ते च पृथि-व्यक्तिश्वावायुभदेन चटुविधाः नित्याः ज्ञानाश्रयोनित्याविश्वरच्य जीवात्मा

तिसम् विद्यमाना अपि वृद्धयादयो गुणा जीवात्मस्वरूपानन्तर्गता एव यथा भूतले विद्यमानाऽपि घटादिः पदार्थीभूतलस्वरूपानतर्गतो न भव-ति तथैवैतत् तथाच गुण्णिनस्सकाशाद्गुणानां पृथग्भावस्तेषामभि मतः। अत्तएव तेषां नये द्रव्यादिषु सप्तपदार्थेषु द्रव्यापेत्त्रया गुणः पार्थक्येन परिगणितास्तथाच वृद्धयादीनां गुणाणामुत्पादे विनाशं वा सत्यपि तदाश्रयभूते जोवात्मस्वरूपे न कश्चिद्धिकार इति न जीवात्म नः कृदस्यनित्यताहानिः।जीवात्मनःकर्तृत्वंभोक्तृत्वां सत्यमेवेति मन्यते भोगश्चसुखदुःखान्यतरसाचात्कारः । एकविंशतिदुःखध्वंसोमोन्नइति वदन्ति ।

वेशीशकमतस्यादग्दशनम्।

नैतचुक्तं यता यथापटारम्भकास्तन्तवस्संश्वेष्यमाणा ष्वड्मि पार्श्वेस्संयुज्यमानास्सन्तः स्वाधिकपरिमाणं पटमारम्भन्त इति दृष्टम्, एवां परमाणवोऽपि षड्भिः पारवेष्संयुज्यमाना एव पारिमण्डला ख्यस्वपरिमाणाधिकपरिमाणमणुत्वहस्वत्वयुक्तद्वयणुकमहत्वदीर्घत्वयुक्त ज्यस्यमङ्गीकार्यः। ज्यन्यथा परिमण्डलात्परिमाणोरणुहस्वस्य द्यगुकस्य द्र्यणुकान्महता दीर्घस्य द्र्यणुकस्य प्रथिमानुपपत्तेः। किञ्च प्रलये निश्चलेषुपरमाणुषु सर्गाधकालद्व्यणुकारम्भक संयोगीत्पादककर्मासम्भ वन तत्संयोगासम्भवादपि परिमाणुकारण्यवादे। हेयः।

श्रात च सुपुप्ती मूच्छायाञ्चविषयाभावात ज्ञानस्याभावहत्यर्थ ज्ञानयावर्णाण्यव्यापकभाव स्तथाचनात्मस्वभावश्चौतन्यम्। स्नात्मानुष्ट्रताव-पि चैतन्यस्याभावात् श्रात इन्द्रियसं योगसत्वे ज्ञानसत्वं तदभावे तदभाव इत्यात्मनः संयोगजमागन्तुकं स्वचैतन्यं धर्मो न स्वाभा-विका नात इन्द्रियाणां वैयर्थ्यम् तथाच नैयायिकानां वैशोषिकाणाः श्चमते, श्रात्मस्वरूपं जडमेबेति पर्य्यवसितम् । मुक्ती ज्ञानविनाशे पाषाग्रकल्पा श्चात्मान इति वैशोषिक मतमान्तिपन्त्यन्ये ।

# अत्यन्ताभेदवादिना न्तियं प्रक्रिया ।

परमार्थत एक एव हग्रूपः चात्मा तद्व्यतिरिक्तप्रपञ्जातमवि

द्यया कल्पितम्। तद्नुसारेण च हग्हश्यक्चीति पदार्थद्वयम् । तत्रा यो द्रमूपिखवियः। ईश्वरा जीवःसाचीचेति भेदात्। कारणीभूताज्ञाना पाविरोधाः अन्तःकरणतत्सं स्कारावच्छित्राज्ञानोपाधिविशिष्टो जीवः। ईश्वरो जीवश्च, तत्तदुपाधिसंयुक्तः केवलः साचीत्युच्यते । दृश्यपदा-र्थश्च प्रपन्नः स त्रिविधः । अव्याकृतमूर्त्तामृतीभेदात् । अविद्या, तया सह चितः सम्बन्धः, 'तस्यां चिदाभास'ः जीवेश्वरविभागश्चे ति च तुष्टयमनादित्वाद्ब्याकृतशब्देनाच्यते । अविद्यायाः सकाशाज्जातानि शब्दस्पराह्मपरसगन्धात्मकानि सूद्माणि पञ्चभूतान्यप्यविद्यातएवात्पन्ना न्यन्थकारश्च मूर्त्रशब्देनाच्यते पञ्चीकरणात् पूर्वं तेषां सूदमभूतानांमुत्तां वस्थाया स्रभावात् । स्रन्धकारोप्यमूत्तीप्व। स्रमूर्त्तावस्थानामेव च भूतानां प्रत्येकं सान्त्रिकाँशादेकेकस्य ज्ञानेन्द्रियस्योत्पत्तिः । सर्वेषां सात्त्रिकां रोभ्योमितितेम्यो मनस उत्पत्तिः । तथा तस्यामेवावस्थायां प्रत्येकं राज सांशादेकैकस्य कर्मेन्द्रियस्योत्पत्तिः । मिलितेभ्यश्चराजसांशेभ्यः प्राणस्योत्पत्तः। ततस्तेषां भूतानां पञ्चीकरणम् । पञ्चीकरणां नाम पर-स्पर्भिश्रणम् । तेन मूर्तावस्थासम्पद्यते । ततो भौतिकं सर्वामेतद्भूमण्ड-लमुत्पद्यते । तत्वज्ञानान्मोत्तः विकारज्ञानाद्वन्ध इत्यद्वैतवादिनां प्रक्रिया।

युक्तिकायां रजतश्रमस्थले शुक्तिविवर्तापादानमितिविधर्तवादा ऽद्वे तवादिभिश्चाद्रियते । नतु परिग्णामवादिभिरिप साङ्ख्यैः पातञ्च लैश्च तत्र परिग्णामवाद श्राहतः ! इयमेवानिर्वचनीयाख्याति । त्यू च्यते । शुक्तौ रजतप्रतीतिसमयेऽनिर्वचनीयरजतोत्पक्तिस्वीकार। न् नैयायिकैवेशिषिकेश्च नतत्रारम्भवादः स्वीक्रियते रजत श्रमस्थले तु रजतं नास्त्येव नैवचोत्पद्यते किन्तु शुक्तिरेवदेषिवशा द्रजतक्षेग्णावभासत इयमेवान्यथाख्यातिरित्युच्यते । सत्ख्यातिवादि नस्त्वत्थं मन्यन्ते । तत्र रजतं नास्ति चेद्रजतप्रतीतिः सर्वथा न सम्भवति । श्रतस्त्र रजतस्यास्तित्वमात्रमावश्यकम् । किन्तु तद्रजत प्रतीतिसम्य एवोत्पद्यत इति वक्तुं न शक्यते विकल्पासहत्वात् । शुक्तिस्वरूपं रजतोत्पादनसामग्री विद्यते ऽथवा न विद्यते । न बिद्यते चेत् कथं तदानीं तत्र रजतस्योत्पत्तिः । दोषेग् तदानीं रजतमृत्य द्यतं इत्युक्तिन्तु न विश्वसनीया भवति । यता यत्र दोषाभावे बन्तुना यथार्थत्वेनाभिमतं ज्ञानं यावद्भिरंशेभीवितुमहित तचा देणसत्वे स दे। हास्तादृश्चाने केनचिदंशेन न्यूनतां सम्पाद्येन्नत्वाधिक्यम् । तथाच्यः शुक्तयेथार्थज्ञाने रजतांशां न भासत इति तचा देषिणापि स रजतांशां नात्पाद्यितुं। शक्यः । अथ तचा रजतप्रतीत्यनुरोधेन तदुत्पाद्व सामग्री तचा विद्यत इति कल्यते चेद्रतुनाम । इष्ट एव नः पचस्त्व याभ्यनुज्ञायते । किन्तु तथा सामग्र्यात्पाद्यमानं रजत शुक्त्युत्पाद्नसमय एव शुक्तिस्वरूपेण सहोत्पद्यते न तु प्रतीतिसमय एवा त्पचते रजतीत्पाद्सामग्रयाः शुक्तयुत्पाद्सामग्रयपेच्चया न्यूनत्वान्द्रजतांशः स्वल्पः शुक्त्युत्पाद्कसामग्र्या भूयन्त्वाच्छुक्तयंशो ऽधिक अधिकस्यापि च तस्य शुक्तयंशस्य ।

तिमिगदिदोषेणाप्रतीतौ स्वल्पाऽपि रजतांशो दृष्टिगोचरो भवति
देश्यापमे शुक्तयंशप्रतितिस्तदानीञ्च भूयसा शुक्तयंशेन दृष्टिप्रतिद्याः
तात्ते न प्रिवातदोषंण दृष्टिसामध्यस्यांशतो हासे सित न रजतांशो
भासते । यथा सौरतेजसा चजुष्युपहते नच्त्राणि विद्यमानान्यपि
न दृश्यन्ते तद्वत् श्रमस्थले सर्वत्रैवमेव इयमेव सत् ख्यातिरित्युच्यते ।
मोमांसकास्त्वेवमादुः । रजतभूमस्थले रजतं सुतरां नास्त्येव प्रतीतिः
समये ऽपि च नैवोत्पद्यते । कि न्तिवदं रजतिमितिज्ञान इदमंशस्य व
प्रत्यच् नतु रजतांशस्य इदमंशप्रत्यचेण त्विदमंशसादृश्यादृजतसंस्काः
गेद्रोधे रजतस्य केवलं स्मरणं भवति नत्वनुभवः । तथाच तत्रेदमंशं
प्रत्यच् रजतस्मरणञ्चति ज्ञानद्वयम् । तत्रेदमंशप्रत्यचिकद्धः स्मरणं
परोच्चत्वांशः । तादृशस्मरणविकद्धश्च प्रत्यचे शुक्त्यंशः । तयोविकद्धांशयोदीयणाभानेऽन्योन्यवैलच्चरपप्रतीतौ ज्ञानद्वयम्पयेकंज्ञानिमन्
त्यवभासते । इयमख्यातिरित्युच्यते । ५संगाचात्रेमाः ख्यातयस्तन्मतानुसारेण प्रदर्शिता ।

# श्रथ स्वासिद्धान्तस्य द्वेताद्वेतस्य विमर्शः।

एष हि तेषां राद्धान्तः चिद्विदीश्वरभेदेन त्रयः पदार्था स्सन्ति भगवता परमकारुणिकेन श्री विष्णुमृतिना श्री कृष्णाद्धे पायनव्यासा चार्येण सर्वेषां विदुषां सायुक्यपदवीमुपारुरुच्णां मुमुचुणांसम्यग् जिज्ञासाविषयीभूतमीश्वरं जिज्ञासुस्तद्ञानमूलभूता विगुणात्मिका माया चेति तत्त्वत्रथमुपक्रमसूत्रो प्रदर्शितमन्यथा जिज्ञासानुपपत्तेः

मोक्ता भाग्यं प्रेरितारक्च मत्वा सर्वं प्रोक्तं त्रिविधं ब्रह्मसेतत् चरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽचरमुच्यते उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मत्य दाहृतः । इति श्रतिसमृतयस्मन्ति ताभिनिरुक्ततत्वत्रयं प्रतिपाद्यते । चिज्जीवो भोक्ता । त्र्यचिज्जडपदार्थजातं भोग्यम्। ईश्वरश्च तयोरन्तर्यामी भूता नियामको भवति एतत्तत्वत्रयं ब्रह्मणो भिन्नाभिन्नं पारमार्थिक-म्। तत्र ज्ञानस्वरूपोजीवस्तस्य ज्ञातृत्वं ज्ञानस्य च जीवगुगात्वं श्रुति प्रमाणेन निश्चीयते । तथा च शुतिः। "स यथा सैन्धवघनाऽ नन्तरोऽवाद्यः कृत्स्रोरसघन एवैवं वा श्ररेयमात्मानन्तरोऽवाह्यः फुत्स्न प्रज्ञानघन एवं" वृ० ४-४-१३ श्रव्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवति वृ० यथा सैन्धवधनो लवणखण्डीऽनन्तरोऽन्तरावयवव्यतिरिक्तोऽवाह्यो. वाद्याबयवव्यतिरिक्तश्च सर्वोपि रसघनी भवति । अत्रान्तरे। वा रसघन इत्युक्ते मध्यावयवानां रसघनत्वं न स्थान् अन स्तं संग्रहायानन्तरोऽवाद्य इति व्यतिरेकेणोक्तम् किञ्चात्मना निरवय वत्वात् दृष्टान्तभूतस्य सैन्धवस्य घनस्य तत्साधार् एयसम्पादनायेत्थमुक्तिः एवमयमात्मा प्रज्ञानघन इत्यर्थः । अत्रात्मना ज्ञानस्वरूपत्वमुक्तं भवति । अत्रास्यां स्वप्नावस्थायामयमात्मा स्वयं ज्यातिर्भवति ।

ज्ञानस्वरूपत्वात् स्वप्रकाशो भवति न हि विज्ञातुर्विज्ञानस्यविपरिलोपो बिद्यते वृ० । ४ । ३ । ३० । अथ योयं वेदेदं जिञ्जाणीति स आत्मा छा० । म । १ । ४ । योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तः ज्याँतिः पुरुषः । वृ० । ४ । ३ । ७ । ए । हि द्रष्टा स्प्रष्टाश्रोता ज्ञाता समयिता मन्ता वोद्धा कर्त्ताविज्ञानात्मा पुरुषः । हृत्यािका । विज्ञातु विज्ञानाश्रयस्थात्मको या विज्ञाति गुर्णभूतविज्ञानं तस्या विनाशो न।स्ति नित्यत्वादित्यर्थः।अथ य इति अत्रात्मनोवज्ञातृत्वोत्त्याज्ञातृत्वं सि द्रष्वि।अवञ्च णस्य ज्ञानिश्रोषत्वोत् तेन चात्मनो ज्ञानगुणकत्वं सिद्धयिति। योऽयमिति । विज्ञानमय इति प्राचुर्यार्थे मयट् । तेनात्मनो ऽ ज्ञानव्यति योऽयमिति । विज्ञानमय इति प्राचुर्यार्थे मयट् । तेनात्मनो ऽ ज्ञानव्यति के वक्त इति तस्य ज्ञानगुणकत्वं सिध्यति । प्राणेषु इन्द्रियेषु मध्य आत्मनो ज्योतिरूपत्वोक्तया ज्ञानस्वरूपत्वमुक्तं भवति । आत्मा स्वयं ज्ञानक्षपाऽपि गुण्भूतज्ञानद्वारेन्द्रियसाधनैश्च विषयाबभासका भवति । प्रभाद्वारा सूर्य इवेत्यर्थः । एषहीति । अत्र दृष्टा स्पृष्टेत्यादि निर्देशादात्मना ज्ञानगुण्कत्वं सिद्ध्यति । विज्ञानात्मेत्यनेन ज्ञानस्वक्षप । त्वज्ञानात्मेत्यनेन ज्ञानस्वक्षप । त्वज्ञानात्मेत्यनेन ज्ञानस्वक्षपः । किकास्तथात्मने ज्ञानस्वक्षपत्वमेव नज्ञानत्विमिति वदन्ते माया वादिनश्च निरस्ता भवनित । ननु जीवात्मना ज्ञानस्वक्षपत्वमङ्गीकियते चेत्तद्वाज्ञातृत्वंकथमुपपद्यते न हि स्वक्षपमेव स्वस्य गुण्यो भवतीति चेन्न यताऽप्रत्यच्चस्यात्मना यथा ज्ञानस्वक्षपत्वं श्रुतिप्रमाणेन स्विक्रियते तेनैव प्रमाणेन तस्य ज्ञानाश्रयत्वमण्यभ्युपगन्तुं शक्यते स्वक्षपस्य गुण्यत्वन्तु कथामिति तु नाशङ्कनीयम् । स्वक्षपभूतज्ञाना त्पार्थक्येन गुण्यभूतज्ञानस्य स्वीकारात्।

यथाहि मणिद्युमणिप्रभृति तेजाद्रव्यं प्रभावद्रूष्पेणावितष्ठ
मानं प्रभारूपगुणाश्रयः । ननु प्रभाया द्रव्यत्वमेव नास्ति कुतस्तद्व्या
प्यं तेजस्त्वं नापि तस्या गुण्यत्वम् । प्रभा नित्यंसूर्यसम्बद्धाऽपि सूर्या
दन्यत्र समुद्रपर्वतभूग्यादौगमनदर्शनादिति चेन्न प्रभायां शुक्लरूषा
श्रयत्वेन द्रव्यत्वस्यानुमानात् । गुणेषु गुणानङ्गीकारात् । नचतत्रैव
किमानमिति वाच्यं गुणसामान्यं प्रति द्रव्यस्य कारण्यविमिति सर्वानु
भवसिद्धत्वात् । कारण्यस्वस्य कार्याव्यविहतप्राग्वृत्तितयापेन्नणान्न
प्रभाया गुण्यत्वव्यवहारस्तु तस्याः सूर्यादितंजोन्तरावलम्वित्वेन गुणसा
दश्याद्गीणः ।

एवं प्रभाया द्रव्यत्वेसिद्धे तस्यास्तेजस्त्वं प्रत्यचिसद्धमेव तथा तमता गुणभूतज्ञानमि वस्तुतो द्रव्यत्वमेव तस्य गुण्व्यवहारस्तुगौण्ः। नित्यात्मद्रव्यान्तरसम्बद्धत्वेन गुण्मादृश्यात्। तस्मात्सिद्धं ज्ञानस्वरूपस्य ज्ञानाश्रयत्वमिति स च जीवात्मा कर्त्ता ''विज्ञानं यज्ञं तनुते" "कर्राा" शास्त्रार्थवत्वात्। इति श्रुतिस्त्राभ्यां प्रत्यगात्मनः कर्नु त्वं निर्श्वीयते यजेत स्वर्गकोमः मुमुज्जव द्वोपास्गितत्येवमादिशास्त्रं स्वर्गमोज्ञादि फल कामं भोक्तारमेवविन्युङ्के शास्त्रफलं प्रयोक्तरितीन्यायात् एतेनो पाधिकं जीवात्मनः कर्नृ त्वं मिति वदन्तोमायावादिनः प्रकृतरेववस्तुतः कर्तृत्वं तच प्रकृतिसम्बन्धाजीवात्मनि भासते इतिसाङ्ख्याश्च निरस्ता

भवन्ति । शास्त्रेण कर्त्ता वेष्यजननद्वारा नियुज्यते नचाचेतनया बुद्धि प्रकृत्योः वेष्यनीयस्वमस्ति त्र्यतो भोक्तस्वात् वेष्यतीयस्वाञ्चारमैवविधि निषेधशास्त्रनियाज्य इति युक्तम्। नच कूटस्य आत्माऽहंकर्त्ते ति परकीय कर्ते व्यमात्मन्यध्यवसितुं प्रभवति । हन्ताचेन्मन्यते |हत मिति मन्त्र स्तु, न जायते स्रियते विपश्चिदिति मन्द्रो न हन्यते हन्यमाने देह इति देहातिरिक्तस्यात्मना हननायाग्यत्वेन प्रकृतत्वात्तद्विषयतयापप द्यते कर् व्वातिषेधकानि भगवद्वचनानितु प्रकृतिगुणादिकम नपेद्दय केवलस्य जीवस्य कर्नृत्वप्रतिषेधकानि । तज्ञीवां सिति कर्त्तारमा त्मानं केवलन्तुयः, इति वचनान्तरेरोौकाश्यांत् । तत्र केवलशब्दः स्वातन्त्रयपरः उक्तार्थे मानम् । सर्वथा कर्नुत्वप्रतिषेधे तु केवल पदस्य वैयर्थ्यं प्रसज्येत अन्यथा गुणादीनां कर्नृत्वे तेषामेवभोक्त्वा पत्तिस्तयाःसामानाधिकरण्यनियमात् नह्यन्यकर्तः ककर्मणा, द्यन्य षां भात्तृत्वं कुत्रापि प्रसिद्धम् । तस्मात् सिद्धं कर्तृत्वं प्रत्यगात्मनाम्, एवं भाक्तृत्वमपि तेषां द्रष्टव्यम् । स च जीवात्माऽहमर्थाभिन्नः । श्रहमर्थ एव रूपं स्वरूपं यस्यस, श्रहं जानामीच्छामिकरोमीत्यादि प्रत्ययभ्यः, एतावन्तं कालमहमस्वाष्सं न किञ्चिद्वेदिषम्; इत्यादि श्रु तिसिद्धः सुपुष्याद्।वृष्यहमर्थस्यावगमः।

त्रक्षे वेदमंत्र त्रासीत संचात्मान वेदाहमस्मीति वहुस्यां प्रता येय नामरूपे व्याकरवाणि, त्रिवृतं त्रिवृतं करवाणि इत्याद्या श्रुतयः सन्ति ताभिः परत्रह्मणः श्री पुरुषोत्तमस्याहमर्थस्वरूपत्वं प्रतिपाद्य ते श्रीमद्भगवद्गीतायामपि श्रीमुखेनैवाहमर्थस्यात्मत्व'निर्णीतं तथाहि वेदाहं समतीतानि वर्त्तमानानिचार्जु नेऽत्यस्मदर्थस्यैव सर्वज्ञत्व योगः श्रहं सर्वास्य जगतः प्रभवः प्रत्यस्तथा मनाः सर्वौ प्रवर्त्तते इति जगज्ञन्मादिकारण्त्रह्मत्वम्णलिचतत्त्वमहर्थस्यैव श्रूयतं, तस्मात्सि द्धमहमर्थस्याग्मत्वम्।

#### जीवात्मनः परिमागात्वविमर्शः

चार्वाकावौद्धास्तद्नतर्गतमाध्यमिका जैनाश्च मध्यमपरिमाणे जीवारमेति मन्यन्ते । तन्ति सम्यक् प्रत्यगारमनां मध्यमपरिम ण्वत्यं सावयवत्वेनानित्यत्वापत्तेः तथासति शारीराणां नित्यः विश्वि वादिकाश्श्रुतयो वाध्येरन । नैयायिका वैशेषिकाः साङ्ख्याः पातस्त ला अद्वैत्वोदान्तिनश्च जीवात्मनो विभुत्विमच्छन्ति नैतद्वि युक्तं यता यदि जीवानां विभुपिरमाण्यत्विमच्यते तदोष्कान्तिगत्यागिति भिश्चलनमेव न घटेत तथात्वे चोत्कान्त्यादि बोधकारश्रुतयो व्याकुष्येर न्। अतो जीवात्मनामणुपिरमाण् कत्वमम्युपेयम्। अगुद्धो प आत्मा चेतसा वोदितव्यो यस्मिन् प्राणः पञ्चया संविवेश, अगुर्वाद्धे ए आत्मा यंवाएते सिनीतः पुण्यपापम् वालाप्रशतभागस्य शतधाकित्पतस्य च भागा जीवः स विवेशः स चानन्त्याय कल्पते, इत्यादि श्रुतिवचनेभ्यो जीवानां साचादगुत्वां निश्चीयते तस्मान्सिद्धं जीवा तमामगुपरिमाण्यक्वमिति।

ते च जीवात्मान अनन्ताः संख्यानिक्षितावसानशून्या इति
तद्र्थः।तथाचाह भगवान् पाराशरः "स्थूलैःसूद्रमैस्तथासूद्रमेः सूद्रम तरैस्तथा।"स्थूलैस्थूलतरैश्च वतत्सर्वं प्राणिभिर्वृ तम् अङ्गुलस्याष्ट्रमो भागा न सोऽस्ति मुनिसत्तम । न सन्ति प्राणिना यत्र निजक्रमनिवन्यनेति । ते च प्रतिशरीरं भिन्नाः । त्रह्मादिस्थावरान्तेषु प्रत्येकमैकेकोविलत्त्रण स्वकृप इति तद्र्थः । एतेनैकजीववाद्पत्तो निरस्तो भवति । यद्येक एव जीवात्मा स्वीक्रियते तदा सर्वेषां प्राणिनां भागसाङ्कर्यं प्रसद्येत कोषपद्येतवन्थमोत्त्वव्यवस्थाचेति ।

### इति चित्पदार्थस्य विमर्ताः।

श्र चित्पदार्शिखिविधः ॥ प्राकृताप्राकृतकालभेदात्।तत्र गुणत्रयाश्रयी

तं द्रवयंत्राकृतं तश्चानित्यं परिणामादिविकारित्य गौरनाद्यन्तवती जनि

त्री भूत भाविनी सितासितारक्तांच सर्वकामदुघाविभाः, श्रजामेकामि

त्यादिश्रुतिभ्यः । श्रपाकृतं नाम त्रिगुणप्रकृतिकालात्यन्तभिन्नमचे

तनस्र प्रकृतिमण्डलभिन्नदेशगृत्तिनित्यविभूतिविष्णुपद्परमव्योम

परंपद् ब्रह्मलोकोदिपदाभिधेयम् ।

तच धाम भगवदीयोनादिसङ्कल्पात्तस्य तदीयानां नित्यमुक्ताना ख्र भाग्यादिरूपेणानेक रूपं परिणामादिविक्रियानहेण्य कालातीतत्वाद् ।

त्रथ प्राक्तताप्राक्ततोभयभिन्नोऽचेतनद्रव्यविशेषः कालो नित्यो विभुश्च । ईश्वरस्तु श्रचिन्त्यानन्तनिरतिशयस्त्राभाविककल्याणगुणा द्याश्रयः जगजनमादिहेतुः परमकारुणिकोभक्तवत्सलः परब्रह्मनाराय एवासुदेवशब्दाभिष्येयः श्री कृष्णः सच तदुपीसकानुगुणतत्तत्कल

प्रदानाय वासुदेवसङ्कर्षण प्रद्युम्नानिरुद्धभेदेन चतुर्घाऽवतिष्ठते चतनाचेतनयोः सर्वात्मत्वसर्वनियन्तृत्वसर्वाव्यापकत्वस्वतन्त्रसत्वत न्नियम्यत्वसर्वायारत्वादियमैं: स्वाभाविकोभेदः त्रह्यात्मकत्वतन्नियम्यत्व तद्व्याप्यत्वतत्तन्त्रसन्द्रपराशीत्वादि धर्मैरभेदःस्त्राभाविक इति भेदाभेद वोधकश्रुतिभ्यां निश्चीयते नचोभयविधवाक्यानामितरेतरवाध्यवाधक-भावो वक्तुं शक्यस्तुल्यबल्लात्वात् तथाचे।भयेषां ृबचनानां स्वार्थप्रामाण्य-सिद्धये चिद्चिद्भिन्नाभिन्नं त्रह्म वेदान्तरास्त्रप्रतिपाद्यं भवितुमह्ति तद्धि षयकविज्ञानेन मोत्तप्रतिवन्धकीभूताज्ञाने नष्टे भगवद्भन्तायतन्निष्ठाय भक्तवत्सतः परमकारुणिकः पुरुषात्तामः स्वयाथात्म्यानुभवानुगुण्निरव-ं धिक्षानन्दरूपं पुनर।वृत्तिरहितं स्वपदं प्रयच्छति । तथाचरमृतिः । 'भासु-पेत्य पुनर्जन्म दुःखालयमशाश्वतम् । नाष्नुवन्ति महात्मानः संसिद्धि परमांगतिमि" ति । तद्तत्सर्वं हृदि निधाय कोटिसूर्य्यप्रकाशो भग-वान् श्रीसुदर्शनावतारो नियमानन्दाभिष आद्याचार्य्यः शारीरकमीमां-सावाक्यार्थक्रपवेदान्तपारिजातं सौरभाख्यमकाषीत् तस्य तात्पर्योजिया-श्रीभगवच्द्रङ्खावतारैः पूज्यपादश्रीश्रीनिवासाचार्य्येर्वेदान्त-कौरतुभाख्यो प्रन्थोब्यरचि तद्नन्तरञ्जाहै तसाम्प्रदायिकैर्भाष्यपञ्जपादिका विवरणवार्तिककारैः वादसयणसूत्राणामर्थोऽन्यथात्वं नीतः ततः सुप्रौढ् **पंडित्येनातिविसृत्वरस्वकीर्त्तिकिरणध्वलीकृतसर्वदिङ्म**ण्डनन न्मायवमुकुन्द्चरणेनाद्वेतवाद्युक्तयुत्सारणपुरस्कु तंद्वेताद्वेतं परिपचिगि रिवजनामकमहानिवन्धप्रणयनेन पुरस्कृतं तदनुगतश्रीश्रीकेशवकाश्मीरि-भट्टाचार्येषा गेदान्तकौस्तुभप्रभाख्या त्रह्मसूत्रवृत्तिः निर्मिता । एतेषां पृका चार्थ्याणामुक्तिततोऽन्यतश्चायमात्मपरमात्मतत्वादर्शी मया सङ्गृहीतः।



#### यातम-परमातम-तत्त्वाद्श्र्य-

# विषयानुक्रमणिका।



| प्रथम परिच्छेदे ° °               |              | PER PE     | 1 1204 3 508 | विष्ठाङ्क |
|-----------------------------------|--------------|------------|--------------|-----------|
| १ मंगलाचरणम्                      | The state of |            |              | ?—₹       |
| २ चार्वाकमतनिराकरणम्              |              |            | *****        | 31        |
| बौद्धमतस्य निरसनम                 | •••••        |            |              | 8-63      |
| जैनमतस्य निराकरणम्                |              |            | *******      | 18-12     |
| वैशेषिकमतनिरसनम्                  |              |            |              | . १०—२६   |
| साङ्ख्यमतनिरसनम्                  |              |            |              | ₹ 3?      |
| ४द्वेताद्वैतदर्शनानुसारेणात्मनः   |              |            |              | 12 TATE 8 |
| स्वरूपनिरूपणम्                    |              |            |              | 31-38     |
| एकजीववादस्य निराकरणम्             |              |            |              | 80-88     |
| श्चवच्छेदवादस्य निरसनम्           |              |            |              | 85        |
| प्रतिविम्ववाद्निरसनम्             |              | New sta    |              | ४३—४४     |
| श्राभासवादस्य निराकरणम            |              | 13         | .,,          | 35-80     |
| प्रत्यगात्मनामनेकत्वसमर्थनम्      | •.•.         |            |              | Yo.       |
| परमात्मस्वरूपनिरूपगा              |              |            |              | 77 77     |
| भट्टभास्करमतस्य निरसनम्           |              |            | ••••         | 71-73     |
| अत्यन्ताभेद्वादिमतस्य निरस        |              |            |              | ٥,١       |
| अत्यन्तभेदवादिमतस्य निरसः         | नम् '''      |            |              | 4=- 53    |
| मेदाभेदसमर्थनपुरस्सरं द्वैताद्वैत | तसिद्धान्त   | तस्य निरूप | ागुम् 🕕 🐃    | ¥3—=3     |
| भगवद्वादरायगसूत्राणां विमः        |              |            |              | A Company |

| द्वितीय परिच्छेदे                     |                  |            |       | ā    | ष्ट्रांक   |
|---------------------------------------|------------------|------------|-------|------|------------|
| शृङ्कोत्तरभावेनादिमस्त्रार्थनि        | रूपग्म           |            | ••••  | =3-  | -48        |
| प्रमाणव्यवस्थायाः समर्थनम्            |                  |            | ••••• | ===  | -55        |
| पाञ्चरात्रस्य प्रामाएयसमर्थनम्        | •••              |            |       | -32  | <u> 23</u> |
| श्रर्थापत्त्यादीनां निरूपग्म          | •••••            |            |       |      | 33         |
| प्रामाण्यस्यस्वतस्वविचारः             | •••••            |            |       | -03  | .200       |
| शास्त्रकवेद्यमेव ब्रह्मेति समध        |                  |            | .0    | 300- |            |
| जैमिनिमतस्य निरूपणावसरे               | <b>अृतिलिङ्ग</b> | वाक्यप्रकर | (ग्-  |      |            |
| समाख्यादीनां निरूपणम्                 | •••••            |            |       | 202- | - ? ? 3.   |
| समन्वयाधिकरणविचारे जैमि               | निमतस्य          | निरसनम्    |       | 488- |            |
| ४ ईत्तत्यधिकरणम्                      |                  |            |       |      |            |
| ६ शङ्कोत्तरभावेनानन्दमया              | भा               |            | ••••• | 226- |            |
| करणस्य विमर्शः                        |                  |            | ••••• | 855- | - १५६      |
| ७ त्राकाशाधिकरणम्                     | ••••••           |            | ••••• |      | 0.5        |
|                                       | •••••            |            | ••••• |      | ?३८        |
| प्राणाधिकरणम्<br>प्राणाधिकरणम्        | •••••            |            | ••••• |      | "          |
| ६ ज्योतिरधिकरणम्                      | •••••            |            | ••••• |      | 538        |
| १० इन्द्रप्राणाधिकरणम्                | •••••            |            | ••••• |      | 83:        |
| द्वितीय पा० १ सर्वत्र प्रसिद्धः       | गिंचकर गा        | म्         |       |      | 83         |
| २ गुहाप्रविष्टाधिकरणम्                |                  |            |       |      | 35.        |
| ३ अन्तराधिकरणम्                       | ••••             |            |       |      | ?3.        |
| ४ अन्तर्याम्यधिकरण्म                  |                  |            | ••••  |      | ?3         |
| र्थं श्र <b>टश्यत्वादिगु</b> णकाधिकरः | गम्              |            |       |      | १३         |
| ६ वैश्वानराधिकरणम्                    | ******           |            |       |      | 33         |
| तृतीय पा० १ द्यु भ्वाधिकरए            | ाम्              |            |       |      | 88         |
| २ भूमाधिकरणम्                         | *****            | Journal of |       |      | 25         |
| CC-0 No Rights Reserv                 | ed. Digitiz      | ed by eGan | gotri |      |            |

( 3 )

| द्वितीय परिच्छेदे                                            | पृष्ठांक |
|--------------------------------------------------------------|----------|
| ३ ऋ तराधिकरणम्                                               | १४२      |
| ४ ईज्ञतिकर्माधिकरणम्                                         | "        |
| ४ दहराधिकरणम्                                                | १४४      |
| ६ प्रमिताधिकरणम्                                             | 27       |
| ७ देवताधिकरणम्                                               | १४७      |
| च मध्वधिकर <b>णम् ० ० • • • • • • • • • • • • • • • • • </b> | ,        |
| ६ ऋपशृद्राधिकर्णम्                                           | 388      |
| प्रमिताधिकरण्स्य शेषोभागः                                    | "        |
| चतुर्थपादे                                                   |          |
| १ त्र्रानुमानाधिकरणम्                                        | १५१      |
| २ चमसाधिकरणम्                                                | १४२      |
| ३ सङ्ख्योपसङ्ग्रहाधिकरणम्                                    | १५३      |
| ४ करणत्वाधिकरणम्                                             | १४४      |
| ४ जगद्वाचित्वाधिकरणम्                                        | १४४      |
| ६ बाक्याधिकरणम्                                              | १४७      |
| ७ प्रकृत्यधिकरणम्                                            | "        |
| सर्वव्याख्यानाधिकरणम्                                        | १४=      |







CC-0 No Rights Reserved. Digitized by eGangotri

#### श्रीनिकुञ्जविद्दारिणेनमः।

महामुनीन्द्रायश्रीनिम्बार्कायनमः ।

# ग्रात्म-परमात्मतत्वाद्रशः।

श्रीमदंसकुमारांश्च देवर्षि नारदं नुमः। हत्तमोनाशनेशक्तं निम्वभानुं सुखाकरम् ॥ १ ॥ शारदेन्दीवरश्यामं राधिकाप्राणाजीवनम् । वृन्दाबननिकुञ्जस्थं नौमि कुञ्जविहारिगाम् ॥२॥ निम्वादित्यस्य पादाव्जं लोचनानन्ददायकम् । सक्लार्थपदं नृगां प्रगामामि पुनः पुनः ॥ ३॥ श्रीनिवासं गुरुं वन्दे करुणावरुणालयम्। वादरायगासूत्रागां भाष्यकारं गुगार्गावम् ॥ ४॥ सनाढ्यान्वयसम्भूतं हरिदासं महोज्वलम्। गङ्गाधरस्तं नौमि नैष्टिकत्रतधारिग्रम् ॥ ५ ॥ ज्ञानवराग्यभावादि कल्यागागुगासागरम्। त्राशुधीरस्य शिष्यं श्रीहरिदासं नतोरम्यहम् ॥६॥ वीठलविपुलं देवं दयमानदगञ्चलम्। स्मयमानसुखाम्भोजं नौमि राधापरायगाम् ॥ ७॥ गुरोविंहारिदेवस्प संसारामयभेषजम् । दिव्यं पद्द्रयं वन्दे माधुरयमावदायकम् ॥ ८॥

CC-0 No Rights Reserved. Digitized by eGangotri

वृन्दावने सुलासीनं भितवेराग्यसागरम्। सरसं सरसं वन्दे गुरुं तापत्रयापहम् ॥ ९ ॥ श्रीनीरेहरदेवञ्च भावुकं परमं गुरुम् । श्रानन्दसागरे मग्नं नौमि ऋष्यापरायणम् ॥१०॥ रासिकं रासिकं वन्दे कल्यागागुगासागरम्। सदा ऋष्णपदासक्तं स्वीयानां प्रेमदायक्म्।। ११ श्रीलिलितिकशोर्याख्यं रसिकस्य पदाश्रितम्। वैराग्यसागरं नोमि सन्मार्गरत्नकं सदा ॥ १२ श्रापीनविपुलोरस्कमाजानु भुजभूषणम्। लिलिगोहिनिं वन्दे हंसवंशिवभूषगाम्।। १३।। ततः परानहं वन्दे भावकान् रसिकानपि । भ्तान् भव्यान् गुरून् विज्ञांश्विन्तितार्थप्रकाशकान् १ श्रात्म-परमात्मतत्वादर्शः मनसि वितनोतु विनोद्म अमोलकरामविद्रषा भागातः योबुधमधुपानां हि। १ ५

सन्ति चात्मतत्वे वादिनां विप्रतिपत्तयः भूतचतुष्ठयमेवात्ते तन्न विचारचारु भूतानां चेतनः घटस्यापि चेत नत्वापत्तोनंच प्रत्येकं भूतानामचेतनत्वेऽपि भूतचतुष्ट समुदायस्य तथात्वं ब्रू महतिवाच्यम् । प्रत्येकभूतापेत्तया भूतसमुद्रास्थानितिरिक्तत्वात् । प्रत्येकभात्रष्टतिधर्मावच्छेदेन चेतन्यं नास्ति कथं भूतसमुद्राये तत्सत्वं वक्तुं शक्यते । देहाकारपरिणतभूतचतुष्ट्यमात्मितिचार्वाकस्तन्मते देहातिरिक्तस्वतन्त्रचेतन्यं नास्ति किः कायाकारपरिणतभूतचतुष्ट्यान्तर्गतमितिमन्यते तद्प्यिकिञ्चत्करम् मृतशारीरे व्यभिचारात् नच चेतन्यविशिष्टं कायाकारपरिणतभूतचतुष्ट्यान्तर्गतिमितिमन्यते तद्प्यिकिञ्चत्करम् मृतशारीरे वेतन्यवेशिष्टं कायाकारपरिणतभूत्चतुष्ट्यान्तर्गतिमितिमन्यते तद्प्यिकिञ्चत्करम् मृतशारीरे वेतन्यवेशिष्टं कायाकारपरिणतभूत्वत्वद्यमात्मा मृतशारीरे चेतन्यवेशिष्ट्याविरहान्न तथात्वं तथाचान्यः व्यतिरेकाभ्यां जीवितशारीरस्येव ज्ञानहेतुत्वं सिद्धयित सिद्धे तस्मि

समवायिकारणं तदेव कल्प्यते तद्व्यतिरिक्तचेतनकल्पने मानाभावात् गौरोऽहंजानामीत्यनुभवाचेति वाच्यम् । शरीरस्यानुभवितृत्वे कर्तृत्वे च तन्नाशादन्यस्य भोक्तृत्वे प्रतिसन्यातृत्वे चातिप्रसङ्गात् । नापि कर्मज्ञानाभ्यां जनितावदृष्टसंस्कारौ सर्वत्र प्रतिभूतनियतौ ष्यनुवर्तिष्येते यताभोगप्रतिसन्धानियमः यत्कायसन्ताने कर्म तत्काय-सन्ताने भोगोयत्कायसन्तानेऽनुभवस्तत्कायसन्ताने स्मृतिरितिविवेक-इत्यपि वक्तुं शक्यते ।

वाल्यशरीरेणानुभूतस्य युवशरीरेण स्मरणानुपपत्तेः श्चन्यानुभूतस्थान्येनस्मरणे श्वतिप्रसङ्गात् । नचवाल्ययौवनयोरेकंशरीरं भवितुमईति शरीराँ एां विनश्वरस्वभावात् । जाठराग्निना पच्यमानानां भुक्तपीताहारावयवानां प्रति च्रणमुपचयापचयवैषम्यान् अवयविशरी रमपिप्रतिच्णमुपचयापचयवद्न्यद्न्यद्भवति यद्यपि प्रतिकलमुपचायापचयदर्शनं नास्ति तथापि वर्षधारानिपातैस्तटाक घटीयन्त्राचेपगाः कूपजलस्येव चान्तेतदर्शनात् यौक्तिकं जलस्यैव प्रतिच्चरां किञ्चित् किञ्चिदुपचयापचयज्ञानमस्येव । त्र्याहारावयवानां शरीरावयवत्वप्राप्त्या तद्वपचयोपचयाभ्यां शरीरापचयोपचयावश्य-भ्भावात् । यथा हि चन्द्रतारकादीनां महूर्तादिकालव्यवधानेन बहुदेशा-न्तरप्राप्तिदर्शनात् प्रतिच्रणं स्वल्पदेशान्तरप्राप्तिज्ञानं यौक्तिकमस्तीत्यभ्य पगच्छन्ति तार्किकाः। नापि मृगमद्वासनेव वस्त्रादिषुसंसर्गादन्यवास-नाऽन्यत्र सङ्क्रामति । मात्रानुभूतस्य गर्भस्थेन भ्रू ऐन स्मरणप्रसाङ्गात् । तचोपादानोपादेयभावानियमोगतिः । चिण्कपदोवाल्ययुवाशरीरयोः परमाग्रुपुञ्जात्मकतयोपादानोपादेयभावेऽपि तद्वासनासङ्क्रमः स्थिरपत्तेपरमाण्नांतद्भावेनोपादानोपादेयभावानुपपत्तेः खण्डावयविनं प्रति विच्छिन्नानामनुपादानत्वात् पूर्वसिद्धस्यावयविनोविनाशात् । तथाच तद्रासनासङ्क्रमाभावात्। तद्नुभूतं खण्डशरीरेण न स्मर्थेत। नच परमाणूनां चैतन्यं तद्गुणानामतीन्द्रियत्वेन ज्ञानादेरप्यतीन्द्र-शारीरान्वयादेश्च कारणत्वमात्रं सिद्धयति नसमवायि-यात्वापत्तोः कारणत्वं तदेवांविपत्तवाधकाच्छरीरं न चेतनं भूतत्वात् घटवत् । इतिचार्वाकमतनिराकरणम् । अथ वौद्धमतविमर्शः।

माध्यमिकयोगाचारसौत्रान्तिकवैभाषिकसंज्ञाश्चतुर्विधा वौद्धाः । तसर्वे ऽप्यादिवुद्धस्य शिष्याः क्रमेण सर्वाशून्यत्ववाह्यार्थश्रून्यत्ववाह्या-र्थानुमेयत्ववाह्यार्थप्रत्यच्तत्ववादिनः । तत्र बुद्धवाविविच्यमानानां स्वभा-

योनावधार्यते । अतोनिरभिलप्यास्तेनिस्वभावाश्च दृशिताः ॥ यथा यथा विचार्थ्यन्ते तथा तथेत्यादिन्यायैः गुरुणा सर्वाशून्यत्वां वोधिते पु शिष्येषु येगुरूकं तथैवाङ्गीकृत्य पर्यनुयोगं नासुर्वान् ते गुरूकस्य श्रद्धयाङ्गी करणादुत्तमाः। ततउपरिपर्यनुयोगकरणाद्धमाश्चे त्युत्तमाधमत्वयोगात् । मध्यमां स्थितिमास्थितामाध्यमिकाः । ये तु वाद्यार्थानां शून्यत्वमङ्गी-विज्ञानस्यापि शून्यत्वं जगदान्ध्यप्रसङ्गा 1 दितिपर्यनुयोगमकुर्वन् ते गुरूकाङ्गीकरणस्याचारसंज्ञया तन्मले परिभाषितस्य तत उपरिपर्यनुयोगस्य योग संज्ञा तन्मते परिभाषितस्य च सद्भावात योगाचाराः । गुरुणा तान् प्रत्यान्तरं विज्ञानमात्रमस्ति तदेव नीलायाकारं नतु तद्वयतिरेकेण वाह्यं नीला दि कमस्ति सहोपलम्भनियमेन नीलादीनां तद्विज्ञानाचाभेदसिद्धेः ! भेदे गवाश्ववत्तित्रयमाभावप्रसङ्गात् । तदेव विज्ञानाकारात्मकं नीलादिक-मनादिवासनावशात् वहिर्वद्वभासतइति वोधिते कथं सर्वथैव शून्यत्वं वाद्यस्य नीलादेरवभासात् । ऋहमुल्लेखेन विज्ञानस्यान्तरतेया इद्मुह्नेखेन नीलादेर्वाद्यतया च भेदेऽवभासमाने स होपलम्भनियममात्रस्याप्रयोजकस्याभेदसाधनाचमत्वात् सहत्वोत्तये इ भेदानुमतेश्चेति यैः पर्यनुयुक्तं तान् प्रति सत्यमस्तिवाद्यं नीलादिकं न न तत्प्रत्यज्ञम् अनुत्पन्नस्याविद्यमानस्य प्रत्यज्ञत्वायोगात् । उत्पन्नस्य चिणकस्य स्थित्यभावात् । किन्तु उत्पद्यमाननीलादिविज्ञाने स्वाकार समर्प्य नश्यति । ततोविज्ञानगताकारेणातीतन्त्रीलादिकमनुमीयते । इति-वोधिते सति तैरित्थंशिष्यप्रश्नानुसारेण कियत्पर्यन्तमुपदेशसूत्रं प्रवि ष्यतइतिसूत्रस्थान्ते पृष्टे गुरुणाऽभिहिते भवन्तरसूत्रस्थान्तंपृष्टवन्तरस् त्रान्तिका भवन्त्विति। त्रातस्ते सौत्रान्तिकाः तते। विज्ञानानुमेयं वा मितीयं विरूद्धाभाषा । तस्यैवविज्ञानस्य तद्विषयप्रत्यत्तत्वात् प्रत्यत्तस्य कस्यचिद्प्यर्थस्याभावे व्याप्तिसम्वेद्नस्थानाभावेन अनुमानाप्रवृतेश्चेतियै पर्यनुयुक्तं तेवैभाषिकाः । तान् प्रति वाह्यप्रत्यक्तत्वमप्युपिदृष्टम् । एव यथाश्रुतं स्वस्वप्रश्नोत्तरवाक्यार्थं श्रद्धानास्ते तथैव मतभे

बैद्धास्तु सर्वस्यापि प्रपञ्चस्य क्षिकत्वमभ्युपगच्छन्तस्सर्व वैनाशिकाः तत्र परमाणुगादिनोवैभाषिकसौत्रान्तिकारेगमाहुः । रूप रसगन्धस्पर्शस्वभागाः पार्थिगाः परमाण्गाः रूपरसस्पर्शस्वभागाच्याः रूपस्पर्शस्वभावास्तैजसाः,स्पर्शस्वभागागायगीयाः भूभूधरसमुद्रगाडगान्न लमहावायगात्मकभूतरूपेण संहन्यते। तेभ्यश्च पृथिव्यादिभ्यः शारीरेन्द्रि CC-0 No Rights Reserved. Digitized by eGangotri यवटादि विषयं रूपभौतिकसङ्घाता भवन्ति । सर्वत्रसङ्घातः । अवय-वसमुदायएव न तद्व्यतिरेकेण अवयविद्रव्यान्तरोत्पत्तिरस्ति तदुत्पत्तौ तत्र चाजुषत्वाद्यर्थं पृथम्पादिमत्वस्याभ्युपगन्तव्यत्वात् । अवययक्षपा-दिवयतिरिक्तस्य चावयविनि रूपादेरनुपलम्भात् । न हि नानावरौँसान्तु-भिरारव्ये पटे तन्तुगतनानारूपव्यतिरेकेण पटे रूपान्तरम्। अवयवभेदव्य वस्थितमधुराम्लरसव्यतिरेकेण आस्रफले रसान्तरम्। अतिपकाल्पपक भागभेद्व्यवस्थितपृतिगन्ध सुरिभगन्धव्यतिरेकेण, नागवल्लीवर्णे गृन्धा-न्तरं भागभेद व्यवस्थित कठिनसुकुमारस्पर्शव्यतिरेकेण कदलीद्ले स्पर्शा-न्तरं मूलमध्यात्रभाग व्यवस्थित महद्रुपाल्पतरपरिमाण्व्यतिरेकेण वृत्ते परिमाणान्तरक्च उपलभामहे । नानावर्णतन्त्वारब्धेषु पटेषु चित्राख्यं रूपान्तरं कैश्चिद्भ्युप गतमितिचेत् तद्नयैदूषितमेव। "चित्रंचेदेकता न स्यात् एक छो चित्रता कथम्। एक छा तचित्र छो न्यतो चित्रतरं मह-दिति"। रसादिषु तु अव्याप्य वृत्तित्वां केनापिनाभ्यपगतं तस्माद्गाहेतुको भूतसमुदायः भूतहेतुकोभौतिक समुदायइत्येव मणुभूतहेतुकसमुदायद्वय रूपवाद्यार्थः सेयं प्रक्रियाऽनुपपन्ना । यतोऽसुहेतुकभूत समुदायद्भयेऽ-भ्युपगम्यमाने जगदात्मकसमुदायभावः चेतनस्य तद्विषयव्यवहारश्च न प्राप्नोति । कुतः । ऋणूनां भूतानाञ्च मेलनार्थं व्यापारं विना हेतुत्वे । सदाकार्यो त्यत्यापत्तेः । मेलनहेतु व्यापारविशिष्टानामग्रूनां भूतानाञ्च भूतभौतिकहेतुत्वं वक्तव्यम् । नच तत् चािणकत्वे घटते येषां व्यापारावेशः तेषां मेलन त्र एनष्टत्वात् येषां मेलनं तेषां व्यापार त्र एानुत्पन्नत्वात् । यस्य चेतनस्येन्द्रियसन्निकर्षः तस्य ज्ञानोत्पित्ताकाले, यस्य ज्ञानोत्पिताः तस्य हानादिव्यवहारकाले नष्टत्वात् । केपाव्चिन्मेलनहेतुव्यापारेगा-न्येवां मेलनाभ्युपगमे कस्यचिदिन्द्रियसन्निकर्पादिनाऽन्यस्य वेदनाभ्यु पगमे चाति प्रसङ्गात्।

नच व्यापारवतां मेलनवताब्राणु भूतानामेकसन्तानवर्त्तित्वात् । इन्द्रियसन्निकर्पवतोवेदनादिमतश्चेतनस्य एकसन्तानवर्त्तित्वाचानितप्रसङ्गः । चणिकसन्तानव्यतिरिक्तस्य स्थिरस्य सन्तानस्य चणिकत्ववादि
भिरनभ्युपगमात् । नचा स्थिरेष्विपिस्थरत्वभ्रान्तिक्तपाऽविद्याऽस्तिः साच
रागादिहेतुः । रागादिपार वश्यब्रविद्याहेतुरिति श्रविद्यारागादेः प्रवाहस्तावदनुभवसिद्धः । तस्य शरीरेन्द्रियविष्यादि कृप समुदायभावाभावे श्रनुपपत्तेः । तदानिप्त समुदायसिद्धिरप्रतिचेष्टेपेति चेन्न ।

कारणाभावेन समुदाय भावानुपपत्ताषुक्तायां कारणोक्तया हि

तदुपपत्तिः समर्थनीया न चात्रिद्यारागादिः परमार्वादिव्यापारिन र पेत्तस्समुद्रायहेतुः शुक्तिरजतभ्रान्तिरूपाविद्यारजतरागादिनाऽपि शुक्त शुकिरूपसमुदायताप्रहाऐन रजतरूपसमुदायतापत्तिप्रसङ्गात् । अन्य स्याविद्ययाँ उन्यस्य रागादिजनने ऽतिप्रसङ्गेनाविद्यारागादि प्रवाहानु प पत्तेश्चं । स्यादेतद्द्वस्य कर्मणा अन्यत्रं संयोगजननेऽतिप्रसङ्गइतिदोच न वौद्धमते प्रसरित नहितैः चिणिकेषु पर्भमाएवादिषु कर्मसंयोगावभ्युर गम्येते । किन्तुदेशान्तरस्थेन देशान्तरस्थस्योत्पादः सकर्मप्रत्ययस्य लम्बनं विप्रकृष्टदेशेन सन्निकृष्ट देशस्योत्पादः ससंयोग प्रत्ययस्य । तत्रक् यथा न्यायमते नानादिक्ष्रभवशब्दमूलकशब्दपरम्पराजननकमेरा बहूनां शब्दानां मेलने सति कोलाइलप्रत्ययः ।। एवं बहूनां परमाराम् तथा पुर्जीभावे सति भूभूधरादि प्रत्ययः दृष्टं ह्य कैकस्य दू दृश्यत्वाभावेऽपि बहूनां केशानां कवर्यादिरूपेण पुञ्जीभावे सति तत्स् समुदायस्य दृश्यत्वंनचादृश्य समुदायस्यादृश्यत्वनियमः। अप्रयोजकत्वात् एककस्य तन्तोः स्त्यवनाकर्षण्यात्त्रयभावेऽपि तत्समुदायस्य तदाकर्षम् शक्तिवत् । एकैकस्य परमाणोरदृश्यत्वेपि तत्समुद्रायस्य दृश्यत्वोपपत्तोः तदाहु "प्रत्येकं दृष्ट्ययोग्यत्वेष्यग्र्नां दृश्यता भवेत् । मेलने सति तन्त्न नौकाद्या ऋष्टशक्ति वदिति"। तस्मान्नहेत्वसम्भवेन समुदाय भावानुप्र त्तिरितिचेत् एवमपि हेतुहेतुमद्भावोनोपपद्यते । उत्तरघटच्चणोत्पित्ति दशायां पूर्वघटचणस्य विनष्टत्वेन तस्योत्तारघटचणं प्रति हेतुत्वाचु पपत्तेः। बौद्धमते वस्तुतः कालोनास्ति उद्यन्नेव स्वरसभङ्गुरोघटाद् च्चएकल्पनामात्रनिमिन्तं भवति ।

स च घटादिः स्वोद्यविनाशपरिकिल्पत चणवत्वात् चिरा व इत्युपचर्य्यते वपुष्मान् शिलापुत्रकइति वदिति तेषां प्रक्रिया । अतस्तन्म् तमर्याद्या घटएवत्त्रण् इति सामानाधिकरण्येन घटः चणइति तस् प्रत्येषु व्यवहारः । ननु नष्टस्य हेतुत्वा सम्भवः । उक्तं हि तेषां तत्व्य संप्रहे—भावानां कारण्यत्वं न नष्टत्या अवस्थितत्यावा । अपि भूतत्या । भूतश्चित्योवा भवतु नष्टोवा । कारणान्तरपौष्कल्ये सात्त्र स्वकार्यमिविलम्बेन करोतीति । दृष्टं हि बीजकृतदोह्लसंस्कार्म्स्यक्ताविपुष्पफलादिगतवर्ण्यसहेतुत्वं तस्मा न्नष्टत्वेन हेतुत्वनापित्ति रितिचेत् मैवम् । यदि कार्यदशायामसदिप यदाकदाचित्पूर्वसत्वमात्रेग्या-हेतुस्स्यात् तदा सर्वत्र-सर्वास्याप्युत्पतिरस्यात् । घटोत्पत्तिदशायामङ्कुरा-देरिष उत्यित्तरस्यात् ॥ अनादौकालप्रवाहे नव्टस्य वीजादेरसत्वात्। न चेत्रतत्कर्पणादिसहकार्यभावरशङ्कनीयः तस्यापि नष्टस्य पूर्वसँत्वात् दोहलद्रव्याणान्तु यावत्कार्योत्पत्तिसूचमरूपेणनुवृत्तिरस्त्येव वृद्यायुर्वेदादि-दोहलशास्त्रप्रसिद्धा। स्यादेतचिरनष्टस्य निव्यीपारस्य माभूद्धेतुत्वां स्वरूपेण वव्यापाररूपेण वा पूर्वाचणवर्तिनस्तुस्यात् । अवश्य अकारणस्य पूर्वा-वृत्तित्वं वाच्यम् । तेनैव कारणस्वोपपत्तौ किंकार्यकालवृतित्वेन । लोके च विनष्टस्य वीजस्याङ्कुरे चीरस्य दिन मृत्यिडस्यघटेच कारणत्वं दृष्टं दितुकारणस्यकार्यकालवृत्तित्वमपेद्येततदावीजादीनांविनाशोङ्करादिकारणं पूर्वघटन्रण्विनाश उत्तरघटन्रण्कारण्मित्यस्वितिचेत्।यद्ये व कार्यकाला-पतः कारणत्वमिष्यते। अधिपतिसहकार्यालम्वनसमनतरप्रत्ययाः चत्वारः चे तचैत्त्यहेतवइति बौद्धानां प्रतिज्ञा 1 चतुर्विधान् हेतून् प्रतीत्य चित्तचैत्याउत्पद्यन्तइति । अधिपतिरिन्द्रियं बद्धिज्ञानस्य रूपादिषु पञ्चषु एकैकमात्रविषयत्वनियामकम् । नियाम-कश्च लोके अधिपतिरुच्यते । सहकारि आलोकादिकम् । आलम्बनं यटादिकम्। समनन्तरप्रत्ययः पूर्वाज्ञानम्। एतान् चतुर्विधान् हेतून् गाप्य चित्तं ज्ञानं चैत्यास्तद्भिन्नास्सुखाद्यश्च जायन्तइतिप्रतिज्ञार्थः । इयं हीयेत प्रतिज्ञा । पूर्वाचणवृतित्वाभावे कारणत्वायोगात् । उत्तरचण-वित्वाभावेवर्तमानत्वभ्राहिप्रत्यत्तविषयत्वायोगात् । त्र्यन्यथा कार्णस्य वेषयतासिद्धर्थंतस्यापि कार्यांत्पत्तित्वर्णो स्थित्यभ्युपगमें घटद्वये यौगपद्यं ासज्यते । अथैतद्दोषपरिजिहीर्षया कारणस्य कार्योत्पतिच्चणे स्थितिमन-युपगस्य कारणाद्मणएव तस्य विषयत्वमभ्पुपगम्येत । तदा संयोगज्ञान-प्रोर्हेतुर्हेतुमतोः यौगपद्यंस्यात् । एतेन पूर्वाच्चणविनाशस्योत्तरचणकारण-वमपिनिरस्तम् । तथासत्यधिपत्यादिकारणत्वप्रतिज्ञाविरोधात् ।

किञ्च पराभिमतोनिरोधाख्योविनाशएव न सम्भवति । एवं हि

कल्पयन्ति । सर्वात्रनिरन्वयो निरनुवृत्तिकएवसनिरोधशब्देनोव्यते । स द्विविधः स्थूलःसूदमश्च । सुद्गरपातानन्तरं सर्वे रूपलभ्यगनोघटनाशः स्थूलः प्रतिसंख्यानिरोधः,प्रतिसंख्या विषयत्व प्रतिकूला
दसत्वप्रहिणीलौकिकानांवुद्धः, तद्विपरीतः । अप्रतिसंख्यानिरोध
सूद्मः लोकिकोपलध्व्ययोग्योयुत्त्या साध्यमानः प्रतिच्चणविनाशहति ।
देविधोऽप्ययं निरन्वयविनाशो न सम्भिति अविच्छेदात् । सदैवाविच्छि
तत्याऽनुवार्च मानस्य द्रव्यस्य पूर्वावस्था प्रहाणोत्तरावस्था भ्यामेव नागोत्पतिव्यवहारः। नतुद्रव्यस्यक्विचिद्पिनिरन्वयनाशोऽस्तीइत्यारम्भणाधि
हर्णसमर्थितत्वात् । अतोदिनाशस्य कारण्त्वंन सम्भवति । आकाशं

द्वौ निरोबौ च नित्यं त्रयमसंस्कृतम् ॥ बुद्धिवै।ध्यं त्रयादन्यत् संस्कृ चाणिकञ्च तत् । इति वै।द्धैः संस्कृतं कार्यमेगानित्यम् । असंस्कृतमन माकाशादित्रयंनित्यमिति नित्यत्वेनाभ्युपगतस्य निरोधद्वयस्य कार 'त्वानुपपत्तेश्च । त्रविच्छेदेनानुवर्तमानस्य कारणत्वे सदा सर्वत्र का त्पतिप्रसङ्गान् । तत्सहकारित्वेनाभिमतानामपि निरोधद्वयस्य नित्यत्व किञ्चितरोयद्वयमाकाशञ्चेति त्रयमवस्थात्मकंतुच्छमितिवौद्धामन्य तत्र तुच्छत्वात् कथं जगदुत्पत्तिः तुच्छादुत्पत्तौ तुच्छस्य निर्विशोषः कारणविशेषकृतकोर्यविशेषवस्थित्यसम्भवात् । घटच्यानन्तरं सन् जगतउत्पत्तिस्थात् । तुच्छादुत्पद्यमानञ्चकार्यं च तुच्छमेवस्थात् । त सद्र पतया प्रतीतिर्नस्यात्। सुवर्णरुचकादिन्यायेन कारणानुसारित्व कार्यस्य । अपिच आकशमपितुच्छमितिवौद्धैरुच्यते । तत्कथसुपप प्रतीयते हि स्पष्टमाकाशम् अत्र रयेनः पतित अत्र गृध्रहति स्येनादि नदेशत्वेन नत्वयं प्रतीतिअन्द्रसूर्यालोकविषयत्वे नोपपंचते महान्धकारे तइह्पततीति प्रतीतिः खद्योतस्याकाराविषयत्वेनोपपद्यते इह चन्द्रइहर इतिप्रतीतिरिपतत्तदालोकविषयत्वेनोपपद्यते तदाश्रितस्याप्यालोकस्य रूपसम्बन्धविशेषेण तदाधारतया प्रतीत्युपपद्यते वने तिलकइति समुदायरूपस्य वनस्य स्वरूपसम्बन्धविशेषेगा तिलकवृत्ताधारत्वञ्च दर्शनात् आकाशस्यापि श्येनाधारता स्वरूपसम्बन्धविशोषेरावार दनीया निविडमूर्तद्रज्यस्य भूतलादेरिव तस्य मुख्यतया गुरुद्रव्याधार सम्भवात् किञ्च इहपत्ती नेहपत्तीति त्राधारत्वानाधारत्वप्रतीतिह अवयवभेदावच्छेदेन शक्यमुपपादियनुमालोके नत्वाकाशो निरवयवत्यात् नचाकाशेऽपितत्तद्यः चितिभागभेदएव अवच्छेदकभेद ऊर्ध्वाधरदेशयोः इह्पक्तिनेहपक्तिप्रतीत्योस्तद्भा तस्माच्छेयनपतनादिप्रतीतेरालोकविषयत्वसम्भवात् आकशे सा प्रमाणिमितिचेंदुच्यते त्रस्ति तावत् प्राग्भागे श्येनः पतिति प्रत्यग्भागे इत्यादिप्रतीतिः तस्यां प्राग्देशादिरूपाधारः प्रतीयते सएवाच तद्वयितरेकेण दिशोऽनङ्गीकारात् तस्यैव तत्तदुपाधिभेदेन प्रागादिस्तप पपत्तेः नच वाच्यं तत्तदुपाधिसम्बन्धेनालोकएव प्राग्भागादिरूपोऽहि प्राग्भागे चन्द्रालोकः प्रत्यग्भागेतम इत्यादिप्रतीतिष्विप आलोकादेर धारत्वेन प्रागादिदेश प्रतीतेः एवं तर्हि प्राग्भागेऽवकाशोऽस्तीत्यादिञ्यवा श्राकाशात्मका दाकृाशाद्यन्यस्तद्यारोदेशस्त्यादितिचेन्न श्राकाशाहा निविडमूर्त द्रव्यावस्थानविरोधिमूर्त्तद्रव्यान्तरनिरोधाभावपरत्वात् । CC-0 No Rights Reserved. Digitized by eGangotri

श्रतएव । प्राग्भागेऽवकाशोऽस्ति न प्रत्यग्भागे भुञ्जानैनिविडइति कचि-हेश अवकाशनिषेधोऽपि दृश्यते। नह्याकाशस्य तत्र निषेधः सम्भवति । सर्वगतत्वात् । असर्वगतत्वे चावरणापायेऽप्यवकाशाभावप्रसङ्गात । न हि ऋसन्नाकाशः एवछ्च मूर्त्ताद्रव्याभाव एवावकाशः तदुपाध्य वच्छिन्नः प्रागादिव्यवहारालम्बनमस्तीत्यपि शङ्का निरस्ता तस्य देशा धेयत्वेन प्रतीतेः । प्रग्मागेऽवकाशो नास्ति तत्र नीरन्ध्रमासते द्विजा इति। त्रावरणाभावरूपावकाशप्रतिषेधेऽपि प्रागादिदेशसत्वव्यवहाराच नचैवमावरणाभावरूपावकाशस्येव प्राग्भागादिरूपदेशस्यापि यत्वेन व्यवहारोऽस्ति । येन ततोऽपि व्यतिरिक्तोदेशस्सिध्येत् । त्रियं प्राग्देश इत्यादिरेवहि व्यवहारोऽस्ति। नत्वस्मिन् देशे प्राग्देश इत्यादि न्पः । इहाकाशइत्यपि लौकिकप्रतीतेस्तद्व्यतिरिक्तोदेशस्यादिति-चेन्न लोकानामाकाशप्रतीतेरुपरिपरितश्चावाङ्मुखेन्द्रनीलमहा-कटाहबदवभासमाने मेरुशिखररत्नप्रभा विशेषत्वेनागमसिद्धे नीलद्रव्य एव व्यवस्थितत्वात् तस्य दिग्विशेषाधेयत्वेन प्रतीत्यविरोधात् । देश-रूपस्याकाशस्य ( इदानीमिहघट ) इत्यादिप्रतीतिषु कालवत् पदार्थ विषयत्वेन भानं बिना कचिदपि लौकिकप्रतीतौ स्वातंत्र्येण भाना नङ्गीकारात् । तस्मादाकाशस्य प्रामाणिकत्वात् त्र्याकाशं निरोधद्वय मिति तुच्छत्रयमेवनित्यं सद्रूपमन्यत्सर्वं चिणिकमित्येतद्युक्तम् । ननु चिणकत्वं प्रामाणिकं कथं प्रत्याख्यायते । प्रत्यच्चं हि वर्त्तमानवस्तु विषयम्। अवर्रामानादतीतात् पूर्वच्ण वर्त्ति नोऽनागता चोत्तर च्णवर्त्ति नस्खविषयं व्यावृतमवगमयति । यथा ( नीलो घट इति ) नैल्यवि-शिष्टप्रत्यत्तमरुणाद्व्यावृत्तं घटमवगमयतीतिचेदुच्यते उदाहृतम भिज्ञानं घटस्य वर्त्तमानकालसम्बन्धमिव सोऽयं घट इतिप्रत्यभि-ज्ञानं तस्यावर्त्तामानकालसम्बन्धमपि विषयीकरोति । दनुसारादेकस्य वर्त्तमानावर्त्तमानकालद्वयसम्बन्धसिद्धौ क्रमिकत्वेन कालद्वयस्याविरोधोपपत्तेश्च वर्त्तं मानकालसम्बन्धविपयंज्ञानमयोग-व्यवच्छेदमवगमयेत् नान्ययोगव्यवच्छेदं स्वावच्छेदेन योग व्यवच्छेदं नतु सर्वात्मना । अतएव चित्रपटे नैल्यज्ञानं नानीलव्या-वृत्तिं गमयति। प्रदेशविशेषावच्छेदेन वा तां गमयति नहि धर्मयीरविरोधो धर्मिभेदेनैवोपपादनीयः । अपितु सामानधिकरण्यप्रतीत्यनुद्येनापि । तदुद्ये तु स्वमनीपामात्रकल्पितोविरोधो न प्रामाणिकानां हृद्यंगमः ननु समृति प्रत्यच्योः ल्कुप्तकारणाभ्यां सइति अयंघट इति चस्मृत्यनुभव

रूपं ज्ञानद्वयमेव भवितु महिति । न प्रत्यभिज्ञारूपमेकंज्ञानमितिचे अ तदिदं मया निहितं रजतमिति तद्धिन इद्मर्थे प्रवृत्तिद्र्शनेन प्रत्यिन ज्ञानस्यैकज्ञानत्वसिद्धौ तत्रकार्यवलात् तत्र संस्कारप्रत्यासत्तिसहि मिन्द्रियं कारण मिति कल्पनोपवत्तेः । ननु तथापि प्रत्यभिज्ञाभानि रूपैव क्रमसंवर्धमानेषु तरुगुल्मलतादिषु, सन्तत्यमानावयवोप= यापचयवत्सु गिरिसमुद्रादिष्वत्यन्तविलच्चणेषु वालवार्धक्याप शारीरेष्वपि दृश्यते अतःकूटसारिग्णी श्रत्यभिज्ञा न कापि प्रमाग्यि चेन्न । उदाहृतप्रत्यभिज्ञानस्यावस्थाभेदेष्यवस्थावद्द्रव्यैक्यविषयत्वे प्रामाएयोपपत्तोः । नहि प्रत्यभिज्ञानस्यावस्थैक्यं विषयः येनाप्रास्न एयं भवेत् किन्त्ववस्थावद्द्रव्येक्यमेव नचागमापाय्यवस्थाव्यतिरेकेरा नेकावस्थानुयायिद्रव्यमेवनास्तीतिवाच्यम् तस्मिन्नन्ततउदाहृतप्रत्य प्रामाएयसिध्या तत्प्रत्याख्यानायोगात् ज्वालालूनपु र्जातकेशनखादिप्रत्यभिज्ञानावस्थासादृश्यनिवन्धन भ्रान्तित्वकल्पनम् युक्तम् वाधितज्ञानदृष्टान्तेनावाधितज्ञानानामप्यप्रामाएयकल्प प्रमाणेन वस्तुसिद्धिमात्रस्य लोपप्रसङ्गात् एतेन यद्वौद्धा वद्नित स्मृ पूर्वानुभूतेर्थे दर्शनं वार्तमानिके तयोरत्यन्तभेदेच केनाभेदः प्रतीयताम् रूपशक्तयादिभेदेन बालाद्वृद्धोऽतिभेद्वान् परिसमन् पूर्वरूप न लेशोऽप्युपलभ्यते । परस्यापि न पूर्वत्र कथमेकन्तु तक्कि श्रवस्थानामयंभेदो नावस्थावतो यदि श्रवस्था एव दृश्यन्ते न स्वपन ततः परमिति।

निन्दं सर्वं चिणकस्वनिराकरणहेतुजालं वैभाषिकमत निम्नितं सर्वा प्रवर्तते तत्र यत्प्रत्यच्चिषयस्य तत्कारणत्वं नस्य दिति प्रतिज्ञाविरोधापादनं तत्तावन्न प्रवर्तते। सा हि प्रतिज्ञा वाह्या प्रत्यच्चवादिनामेव । यच चिणकत्वकल्पनस्य प्रत्यभिज्ञाप्रत्यच्चे वाधवचनं तद्पि न प्रवर्त्तते । वाह्यार्थेषु प्रत्यच्चप्रत्यभिज्ञायामस्य एवन्न घटादिकं चिणकमर्थिकियाकारित्वात् शरीरवदिति वौद्धाः चिणकत्वानुमानमि प्रत्यभिज्ञानवाधासिद्धया निरुपसवम् । त्राप्तिकत्वानुमानमिष प्रत्यभिज्ञानवाधासिद्धया निरुपसवम् । त्राप्तिकत्वानुमानमिष प्रत्यभिज्ञानवाधासिद्धया निरुपसवम् । त्राप्तिकत्वाचित्वपच्चे सत्वं, न ततोन्यज्ञात्यादिरूपं प्रमाणाभावात् । तच्च स्थायित्वपच्चे सम्भवति । तथाहि स्थायी भावः स्वीयामर्थिकयां क्रमेण कुर्यात् युप्ति स्थायो कालान्तर भाविनीं प्रत्यपि इदानीं समर्थवान्नवा प्रभित्वाचित्वाने कुर्यात् । समर्थस्य च्रेपायोगात् । द्वितीये कालान्तरे ।

न कुर्यात् । नहीदानीमसमर्थः कालान्तरे समर्थो भवति । युगपदिति पत्ते त्विदानी मेव कर्तव्यस्य सर्वस्य कृतत्वात् कालान्तरे तस्यासत्वं भवेत् ननु इह चिणिकत्वानुमाने अस्ति प्रवतः प्रतिकृलतर्कः । चिणिक त्वे हि त्वदुक्तविपच्चवाधकतर्कोऽपि न प्रवर्त्तते । तदुपयोग्यापाद्यापाद्क भूयस्सहचारदर्शनो पाध्यभावावधारण व्याप्ति प्रह्णादीनामेका धिकरण्य मैवम् प्रागुपदर्शित ज्याप्ति ब्रह्मादीना मैकाधि-नियमात् । करण्यनियमे चािणकत्ववादिनामसंप्रतिपत्तोः । त्र्यतिप्रसङ्गशङ्का त कार्यकारणभावस्य नियामकत्वेन निवारणीया । चैत्रमैत्रादयोहि कार्यकारणभावापन्ननिरन्तरसन्तत्यमानालयविज्ञानच्रण ।प्रत्येकं निचयात्मकाः तस्मात्सौत्रान्तिकपत्ते न कोपि दोष इत्यधिकया प्रत्यव-तिष्टमानानां सौत्रान्तिकानां मतमित्थं ज्ञानगतैर्नीलोद्याकारैः वाह्यार्थ गतास्तेऽनुमीयन्ते । इन्द्रिय सन्निकृष्टेन नीलाद्यर्थेन जायमानं हि ज्ञानं स्वयमप्यर्थवन्नीलाद्याकारं भवति । तज्ज्ञानं स्वप्रकाशतया स्वात्मानं विषयी कुर्वन् स्वगतं नीलाद्याकारमपि विषयीकारोतीति ज्ञानस्य नीलादिषु नापरोद्त्यानुभवः नीलाद्यर्थिनो वहिः प्रवृत्तिस्तु नापरोत्तज्ञानान् किंतु तद्नन्तरभाविन त्र्यानुमानिकज्ञानात्।

यथा वायुनिषेवणार्थिनश्शाखाचलनं दृष्टवा वृत्तमूले प्रवृत्तिः न चाज्जपशाखाचलनज्ञानात् किन्तु तल्लिङ्गवायुसञ्चारविषयानुमानिक-ज्ञानादिति तत्रेदं दूषणम् । इन्द्रियसन्निकृष्टभावत्तरानन्तरत्तरणे हि ज्ञानं जायते। तत्र तस्य भावज्ञणस्य स्वधर्मसङ्क्रमणनिमित्तत्वं न युज्यते । असतः कुसुमादेः स्फटिकादिषु स्वधर्मसङ्क्रमण्निमित्त त्वादर्शनात्। तथापि नीलादिसङ्क्रमणाभ्युपगमे तद्गतं पुरो वर्त्तित्व नेदीयस्त्वद्वीयस्त्वजडत्वादिकमपि सङ्क्रामति न बा।सङ्क्रामति चेत् त्रान्तरत्वज्ञानत्वादेस्तद्विरोधिनोऽवभासो न स्यात्। स्फाटिके हित्यसङ्क्रामतौ शौक्रयस्यैव । अथ न सङ्क्रामति दर्पेणे मुखगत प्राङ् मुखत्वनेदीयस्त्वादिवत् तदा लिङ्गाभावात्तदवभासो न स्यात्। अतः चिण्कवादे वाह्यार्थे प्रत्यंचस्येव तद्नुमानस्यासम्भवात् । त्र्यतस्तेषां व्यव हारसिध्यर्थं स्थायित्व मेवाङ्गीकरणीयम् । चिणिकत्वेन भावानां यानीष्ट प्राप्त्यनिष्ट परिहारार्थानि लौकिकानि विहितानि च कर्माणि तेषां यः कर्त्ता स नतत्फलभोक्ता किन्त्वन्य एवेत्यापरोक्दासीनानामपि फलसि-द्धिस्त्यात् । कस्यापि कर्मसु प्रवृतिर्नस्यात् । भाविभोक्तैक्यभ्रमात् प्रवृत्तिरितिचेन्न । चिण्कत्विनश्चयवतः प्रवृत्यनुपपत्तेः । ननु भेद्यहेऽपि पुत्रपौत्रादिपरम्परानुभाव्यफलेच्छ्याकर्मसु प्रवृतिदर्शनात्तथेहापिप्रवृतिस्यात् । तत्र कार्यकारणभावस्यनियामकत्वकृष्तेरितिचेत्तिहिं कि कृतानां सर्वेषां कर्मणां फलं पित्रानुभवादिफलस्मरणादिकञ्च प्रपौत्रादिपरम्परायां भवेत् । कार्यकारणभावस्य स्वकीयविज्ञानसन्त इव तस्यामपि सत्वात् ।

तस्मात्कार्यकारणभावस्य नियामकत्वात्फलादिव्यवस्थासिद्ध प्रत्यभिज्ञाप्रामाएयनिर्वाहाय च त्रात्मनोऽन्येषाञ्च स्थैर्य्यमेवाङ्गीकार चिणकत्वानुमानस्य विपचवाधकतर्कस्तु न प्रवर्त्तते। समर्थस्यापि सा कारिसमवधानक्रमात् कार्यक्रमोपपत्तोरित्यादित्तिणिकत्विनराकर प्रपञ्चोऽन्यत्र द्रष्टेव्यः । सम्प्रति योगाचारमतं निरूप्यते । चिराकत्व पत्ते नीलाद्यर्थानां प्रत्यत्तत्वमनुमेयत्वं वा न घटते । इति वैभाषिक स् त्रान्तिकमतयोरिसहितं दूषणं न योगाचार्मते प्रवर्त्तते । नीलाद्यथा मान्तरविज्ञानरूपत्वेन स्वप्रकाशे स्तैरेवतत्प्रत्यचीकरणसम्भव योगाचारमते घटपटादिज्ञानानां तत्तदर्थासाधारण्यं तत्तदर्थसारू मन्तरेण न घटत इत्यवश्यं ज्ञानेऽर्थसरूपं रूपमास्थेयम्। ताव सर्वव्यवहारोपपत्तेः। ज्ञानाकारनीलादि व्यतिरेकेण वाह्यार्थ कल्पनाः नीलादीनां विज्ञानाकारत्वे च नीलादिकं ज्ञानाभिन्नं भासमानत्वा ज्ञानसहोपलम्भनियतत्वात् ज्ञानवदित्यनुमानञ्च । न च सहत्वस्य 📦 गर्भत्वाद् द्वितीयोहेतुर्विरुद्ध इति वाच्यम्। ज्ञानोपलम्भव्याप्योपर म्भविषयत्वस्य तद्र्थत्वात् । तद्विनाभावुरूपस्य च व्याप्यतः स्याभेदेपिसम्भवात् । नचाभेदे इदं जानामीति क्रियाकर्मभाव रूपभेदावभासविरोधः तस्य द्विचन्द्रज्ञानवद्भान्तित्वात् । तथाहुः सहोपलम्भनियमाद्भेदोभेद्तद्धियोः । भेद्स्तुभ्रांतिविज्ञा दृश्यश्चन्द्र इवाद्वय इति । वाह्यस्य नीलादेः कथमान्तरज्ञानभेदावभ सो भ्रम इति चेत् वाह्यत्वाभावेऽपि भ्रमएव उपरि स्थितानां नम् दीनामुचतां भूमिस्थत्वावभासात्। एतेन ऋहं जानामीतिकर् कर्मभा न भेदावभासाऽपि व्याख्यातः। तद्प्याहुः। ऋविभागोऽपि बुद्ध्यात्म विपर्यासितदर्शनैः प्राह्मप्राह्कसंवित्तिभेदवानिवलद्यते ।। इति ॥ न वस्तुतएकस्य ज्ञानस्य ऋहमिदंजानामीति कर्च कर्मिकयात्मतया भेदेने स्फुर्णं कथमिति चेन्न। पूर्ववैवासना वशात्। घटाकार ज्ञानोत्पत्यनन्त

कपालाकारज्ञानोत्पत्तिस्तु वासनावैचित्र्यादिति । इदमयुक्तम् । कर्तुः क्रियाकर्मतया वाह्यत्वेन प्रत्यचायां नीलाचु पलव्धौ जाप्रत्यां तेषां ज्ञान भेदानुमानानामनुत्थानात् । नच वाच्यं वाद्यं नीलादिकमुपयद्भिरिप ज्ञानानां नीलाद्याकारत्वमनुभवसिद्धमङ्गीकार्यम् । तेनैव सर्वव्यवहारो पपत्तौ किं वाह्यार्थकल्पनया नहि नीलाद्याकारद्वयमुपलभ्यत इति । यतोनीलाद्यर्थविशेषविषयेच्छादिव्यवहारानुगुएयमेव ज्ञानस्य नीला-याकारः। नतु वाह्यार्थस्येव मुख्यं नीलायाकारत्वमस्ति । नीलशीतोष्णादि समूहालम्वनानां परस्परविरुद्धानेकरूपत्वापत्तेः । स्वप्रदृष्टान्तेन कानानां वाह्यार्थश्रान्यत्वकल्पनमपि न युक्तम् । वाधावाधाभ्यां स्वप्न जागरितज्ञानयोवैधर्म्यात् । ऋर्थशून्यस्य ज्ञानस्य कचिद्प्यनुपलव्ध्या स्वप्रज्ञानानामपि तादात्विकविषयत्वाच वासनावैचित्र्यात् विचित्रज्ञा-नोदयसमर्थनमप्ययुक्तं निरन्वयविनाशवादे वासनाधानस्याप्यसम्भवात्॥ इति विज्ञानांमात्रास्तित्ववादियोगाचारमतनिराकरणम् । तद्प्पपलपतां माध्यमिकानां मतं निराक्रियते । ते खलुएवमाहुः । नेष्टन्तद्पिधीराणां विज्ञानं पारमार्थिकम् । एकानेकस्वभावेन वियोगाद्वियद्व्जवत्। विज्ञाना नामपि नीलपीतशीतोष्णाद्येकानेकस्वभावत्वं विकल्पद्गैस्थ्यान्नपरमा-र्थसत्। अतस्तुच्छत्वमेवतत्वमिति इद्मयुक्तम् तुच्छत्वप्रतिजानानस्य तत्तुच्छत्वं सत्वरूपमिति वा असत्वरूपमिति वा प्रकारान्तरमिति वा अभि-प्रायः। सर्वथा पि नसम्भवति लोके सत्वासत्वयोः नित्यानुवर्तमानद्रव्याव स्थाविशेषत्वेनान्यत्रप्रतिपादितत्या तुच्छत्वं सत्वमेवेति वा असत्वमेवेति-का प्रकारान्तरमिति वा उपपादनासम्भवात् । सर्वेष्वपि कार्येषु सतएव-कारणत्वेन केवलाद्सतः प्रकारान्तरापन्नाद्वा कार्योपपत्यसम्भवात् । एतेनाभावात्मकत्वमेव तुच्छत्वं चतुष्कोटिविनिमु कत्वं वा तुच्छत्वम् । न सन्नासन्नसद्सत् नचाप्यनुभयात्मकचतुष्कोटिविनिमु कं माध्यमिको विदुरितिबचनादिति निरस्तम् । भावातिरिक्ताभावानंगी कारेण अभावकारणतेकः सःकारए वाद्एवपर्यवसानात्। सद्दुद्धि-शब्दवत् सत्वनिषेधादिबुद्धिशब्दानामपि देशकालपरिच्छिन्नवस्तुवि-पयत्वेन ततस्तुच्छत्वासिद्धेः । इद्मिदानीमस्ति इद्मेवं रूपं भवतीति सत्वबुद्धिशब्दयोरपि देशकालवस्तुपरिच्छिन्नसत्वविषयत्वेनैव प्रसिद्धतयाकचिद्पिनिरुपाधिकनिषेधासिद्धे रिति माध्यमिकमत निराकरणम् । निरस्तास्सौगताः। जैना निरस्यन्ते ते किल मन्यन्ते जीवधर्मा-धर्म पुद्गलकालाकाशाख्यषड्द्रव्यात्मकं जगत् निरीश्वरम् ।

जीवाः वद्धयोगसिद्धमुक्तास्त्रिविधाः । धर्मो गतिमतां गतिहेतुर्व्या द्रव्यविशेषः । अधर्मः अधर्मस्थितिहेतुर्व्यापीद्रव्यविशे पुद्गलस्यगुभूधरसमुद्रादिः । अभूदस्ति भविष्यतीतिवयवा हेतुरसपुद्रव्यविशेषः कालः त्र्याकाशोऽप्येकः किन्त्वनन्तप्र इति । पुनश्चापरमपि संग्रहं कुर्वन्ति जीवाजीवास्त्रववन्ध निर्जर सम मोत्ता इति । जीवा उक्ताः । अजीवो जीवभोग्यं सर्वं वस्तुजातम् । स्रवत्यनेन जीवा घटादिज्ञानरूपेगोत्यास्रव इन्द्रियसङ्घातः। केचिन् स्रवित जीवे गच्छतिसति सर्वत्रानुगच्छतीति कर्म वन्ध स्रास्त्रवइत्य तदाह जिनद्ताः। त्रासवः कर्मणां बन्धेनिर्जरस्तद्विमोचनिर्मा वन्धः घातिकर्मचतुष्का घातिकर्मचतुष्कभेदेनाष्ट्रविधः । तत्राद्यचतु जीवस्य ज्ञानदर्शनसुखवीर्यगुणानां मोचदशायामाविभीविष्यतां इ घातकं प्रवाहानादिरूपम् । द्वितीयचतुष्कं शरीरसंस्थानतद्भिः तात्स्थततत्त्रयुक्तसुखादिनिमित्तपुर्यमिश्रितत्वात् पुर्यरूप निर्जरो निरशेषं जीर्यत्यनेन कामकोधादिरितिव्युत्पत्या केशोल्लुक्च तप्तशिलारोह्णादिरूपं तपः। सम्वर इन्द्रियनिरोधः । स्वाभाविक खरूपाविर्भावो मोद्यः। केचित्तु सततोर्ध्वगमनं मोद्यः वन्धमुत्त ह्यू ध्वंगमनं स्वभावः । यथा पञ्जरमुक्तशुकस्य,यथा निर्मिननस्य पा तैरएडवीजस्य, यथावा दृढपङ्कलिप्तस्य जलनिमज्जनप्रचीग्णपङ्कलेष शुष्कालावुफलस्य । इह त्वनादिकालप्रवृत्तवन्धविगमात् सततोर्ध्वग सर्वेषां लोकानामुपरिस्थितो निरवधिरालोकाकाशस्सततोध्वं गमनावव इत्याहः । तथा पठन्ति । गत्वा गत्वा निवर्तन्ते चन्द्रसूर्याद्यो यह अद्यापि न निवर्तन्ते त्वालोकाकाशमार्गगा इति । अपरेत्वाविभूत नादि गुणस्योपरिदेशावस्थानं मोत्त इत्याहुः । सर्वमेतद्वस्तुजातं भङ्गीनयेन योजयन्ति । स्याद्स्ति स्यान्नास्ति स्याद्स्ति च नास्ति स्याद्ः व्यम् । स्यादिस्तिचावक्तव्यञ्चेति । त्रात्र सत्व।सत्वसद्सत्वसद् लज्ञणत्वरूपानिर्वचनीयत्वविषयाश्चत्वारः प्रकाराः । पुनश्चानिर्वच यत्वेन सह सत्वासत्व सद्सत्व संयोजनेन त्रयः प्रकाराः जैनैरीषत्स्व कृतेषु सर्वेष्वपि पदार्थेषु वर्ण्यन्ते ।

स्याच्छव्द ईषदर्थ इतिकेचित्। अनैकान्त्यार्थ इत्यन्ये। उभयश् तिङन्तप्रतिरूपकमव्ययम् । सत्वे प्रदर्शितः सप्तभङ्गीनयः स्यादि स्यादिनित्यमित्यादिरूपेण नित्यत्वभिन्नत्वादिधर्मेष्वपि समानइति तिददं जैनमतमपि न युक्तम्। एकस्मिन् विनोपाधिभेदं विरुद्धानेकधम् मावेशासम्भवात् । नैत्वेकस्भिन्नपि देशकालाद्य पाधिभेदेन विरुद्धा तमावेशोऽभ्युपगम्यते । सन तत्रोपाधिभेदः सम्भवतीत्येतावताऽभ्युपग-यते । किन्तु प्रमाण्यत्वेनातएव पिरडत्वघटत्वयोः कालोपाधिमेदेन तमावेशमभ्युपगच्छतापि सिद्धान्तिना जीवत्वेश्वरत्वादीनां तथा समावेशे माएं नास्तीति तेषां यत्किञ्चिदुपाधिभेदेन समावेशो नाभ्युपगम्यते । वंच प्रमाणाधीनएवधर्मसमावेशः नत्पाधिसम्भवाधीन तत्यत्वादिकं व्यवस्थापयद्भिस्तैर्वादिभिरूपपादितानि । सत्वासत्व वस्तवादिषु प्रमाणानीति तेषां समावेशः कुतो न स्यादितिचेत्र तैस्तैर्वादि मरुत्प्रेचितानां सर्वेषां प्रामाण्यासम्भवात् परस्परविरोधित्वेन केषां-वदाभासत्त्रावश्यम्भावात् । अन्यथा प्रपंचसत्ववादिभिस्तद्सत्यत्वादौ वाणोमप्युच्यमानत्केन तेषामप्यारोप्यत्वापत्याऽनैकान्त्यवादिनस्तद्वाद्युक्त पभाक्त्वस्थापिप्रसङ्गात् एतेन यदुक्तं स्याद्वादमञ्जर्याम् । त्र्यन्योन्यपच् तिपच्तभावाद्यथापरे मत्सरिणः प्रवादाः । नयानशेषानविशेषमिच्छन्न चपाती समयस्तथा न इति तन्निरस्तम्। अपचपातेन सकलसमयोक्तसत्वा इ. संग्रहे तत्तदुक्तसत्वदोषाणामपि संग्रहापत्तेः। ननु तर्हि लोकाविरोधे-वि सप्तभङ्गीनयं समर्थयामहे । सर्वसम्प्रतिपन्ने न तावदेकस्य कालभेदेन तत्वासत्वे । अतस्तयोस्स्वस्वकालविवच्या अस्तीतिनास्तीतिच भङ्गद्वयं मिववत्त्रया सद्सद्दिमिति तृतीयभङ्गः युगपत्सत्वासत्वविवद्याऽनि चिनीयमिति चतुर्थः भङ्गः । नहि युगपदेकस्य सत्वमसत्वंच निर्वक्तुं विक्यम् । युगपत्सत्वासत्वयोरनिर्वचनीयत्वेन सह सत्वस्यासत्वस्य क्रमि ोभयस्य च मेलनेऽवशिष्टं भङ्गत्रयमिति । तदाहानन्तवीर्यः तद्विधाना-विवचायां स्याद्स्तीति गतिर्भवेत् । स्यात्रास्तीति प्रयोगः स्यातित्रपेधे विव-क्तेते क्रमेणोभयवांच्छायां प्रयोगस्समुदायभाक् । युगपत्तद्भिव क्षायां यादवाच्यमशक्तितः । आद्यावाच्यविवत्तायां पंचमोभङ्ग इष्यते। वन्त्यावाच्य विवद्यायां पष्टभङ्गस्समुद्भवी । समुचयेन युक्तरच सप्तमो पङ्ग उच्यते। इति तस्माद्बिरोधेन सप्तभङ्गीनय उपपाद्यत इतिचेत्। गद्ये वं पारिभाषिकोऽयं सप्तभङ्गीनयः । तदा स्वीक्रियतएव । घटादिसस्व-शिऽस्ति अन्यदेशे नास्ति, स्वकालेऽस्ति, अन्यकाले नास्ति स्वात्मनाऽ-स्त, अन्यात्मना नास्तीति देशकाल प्रतियोगिभेदेन सत्वासत्वसमावेशे गौकिकपरीच्काणां विप्रतिपत्यभावात्। न चैतावता जैनाभिजतबस्त्व-कान्त्यसिद्धिः ॥ स्वकाले सदेव, अन्यकाले असदेवेत्यादिनियमच्त्य मावात् । ननु सर्वधर्मानैकान्त्यवादिनामेकत्वमि न व्यवस्थितम् ।

अतः रयाद्नेकमित्यनेकत्वपर्यायुमादाय सत्वाखत्वादि समावेश

उपपद्यत इतिचेन्न प्रथमापेचितस्यैकत्वानेकत्वासमावेशस्याप्यविरोधेन पपाद्यतुमशक्यत्वात् । सङ्ख्यैकान्त्यानङ्गीकारे जीवाधर्माधर्माद्य षड्द्रव्याणीति स्वसिद्धान्तस्थित्युपन्यासायोगाच । किं बहुना । स्वड नैकान्त्यबादिनाम् । अयमस्याः पुत्रः । अयमस्याः पतिः, अयमस्याः चि त्यादिव्यवस्थायाप्यसिध्या तस्यां पुत्रादीनां मातृत्वाद्युचित व्यवाह अपिन व्यवतिष्टेरन् । तस्मात्सर्वविहिष्क।याँऽयमनेकान्तवादः । कि त्मा देहपरिमाण इति जैनैरिष्यते । तद्प्ययुक्तम् । मातङ्गरारीरं व्या स्थितस्यात्मनो मशकशरीरप्रवेशे वैकल्यप्रसङ्गात्। मशकशरीरान्मा । शरीरं प्रविशतः तद्व्यापनसमर्थपरिमाणाभावेन तत्र तस्य सर्वाइन सुखानुभवाभावप्रसङ्गाच ननु संकोचविकासवाानात्भा तत्तच्छरीर सारेण संकोचरूपं शिकासरूपं शा पर्यायमशस्थान्तरमापद्यत इत्यरू यते । त्रतोन दोष इतिचेन्न तथासत्यात्मनोविकार तत्प्रयुक्तानित्यत्व प्रसङ्गात् । तस्मान्मोत्तदशायामात्मनो यद्न्त्यं परिमाणं तस्य तथे स्थानं जैनैरिपि बक्तव्यम् तदनन्तरं देहान्तराभावेन तदुपचितपरिस् प्रसक्तेः । त्रातो मोत्तदशावस्थितात्मस्वरूपवत् तत्परिमाणस्यापि त्यत्वाविशेषात् तदेवात्म,नरावाभाविकं परिमाण्मित्यङ्गीकत्तुं नतु संकोचिवकासवात्वम

॥ इति जैनमतस्य निराकरणम् ॥

## अय तार्किकमतविमर्शः।

इयिमहपरमाणुगादिनां प्रक्रिया । प्रलीने जगित प्राणिकमा विशेषोपधानादीश्वरस्येच्छायां सिसृचारूपायां सत्यां निश्चलेषु निर्वास्परमाणुद्ध्यां कर्मोत्पद्यते । तेन कर्मणा परमाणुद्भ्यं संयुज्यते संयुक्तेन परमाणुद्भयेन व्यणुकमारभ्यते । त्रिभिर्द्भयणकस्त्र्यणुकमित्यक्रमेण सर्वं जगदुत्पद्यते । तत्र यथा पटारम्भकास्तन्तवः तन्त्याद्यव्यानां स्वांशेः पड्भिः पार्श्वेः संयुज्यमानाः स्वाधिकपरिमाणं पटमारम्भ एवं परमाण्योऽपि पड्भिः पार्श्वेःसंयुज्यमाना एव पारिमण्डलास्यय्यापरमाण्योऽपि पड्भिः पार्श्वेःसंयुज्यमाना एव पारिमण्डलास्यय्यापरमाण्योऽपि पड्भिः पार्श्वेःसंयुज्यमाना एव पारिमण्डलास्यय्यापरमाण्योऽपि पड्भिः पार्श्वेःसंयुज्यमाना एव पारिमण्डलास्यय्यापरमाण्योऽपि परमाण्यामणुत्यहस्यत्ययुक्तव्याणुकं कार्यमारभन्तव्याम्ति परमाणुनां प्रदेशभेदोऽवश्यमङ्गीकर्त्तव्यः । अन्य

रिमण्डलान् परमाणोरग्रहस्वस्य द्व्यग्रुकस्य द्व्यग्रुकान्महतो दीघस्य व्यग्रुकस्य च प्रथिमानुपपत्तेः न च वाच्यं माभूत्परमाग्रुतः प्रथिमा ्यगुकस्य द्वय्णुकात् च्यगुकस्य तु प्रथिमा कारणवहुत्वाद्भविष्यती तेचेत्र । तथासति परिमाणोः पारिमाएडल्यं परिमाणं द्व्यणकस्याण वहस्वत्व इति विभागाभावप्रसङ्गात् । परमाण्द्रयसंयोगस्य व्याप्य ृत्तित्वे द्वयण्कस्यापि परिमण्डलत्वापत्तेः द्वयणकोत्पादकं परमाण्वोस्सं-गिगमभ्युपगच्छतः तेनैव तयोः प्रदेशसिद्धे श्च। निहपरमाण् संयुज्यमानौ ाविषसमानदेशौ सन्तौ संयुज्येते मूर्तानां समानदेशताविरोधात्। प्रतः प्राक्षत्यग्भावेन, दिच्णोत्तरभावेन अर्ध्वाधरभावेन वा भिन्न शास्थितौ संयुज्येत इत्येव वक्तव्यम् । तथासति यद्देशस्थितः परमाण-न परमाण्वन्तरेण संयुज्यते स तद्शान्यदेशावच्छिन्नेनापि तेन कं संयोक्तुमहीति, अनहीत्वे वा कथं तिसमन् प्रदेशभेदो न भवेदिति वमेव परिभावय ननु परमाण्नां निरवयवत्वेऽपि तत्ताद्दिगवच्छेदलभ्यः पदेशभेदो वक्तुं शक्य इति तत एव परमाण्ह्यसंयोगस्यप्रादेशिकत्वं यणके परिमाणोत्कर्षश्च भविष्यतीतिचेन्न । दिग्विशेषसंयोगस्यापि रमाणावच्याप्यवृत्तित्वोपपादकांशाभावेन व्याप्यवृत्तित्त्रापत्या ास्य परमाएवन्तरसंयोगाव्याप्यवृत्तित्वोपपाद्कत्वायोगात् । कपिसंयोगतद्भावावच्छेदकमृलाप्रवत् व्यवस्थितदेशावच्छेदकाभावे-पि यथाकथञ्चिद्वच्छेद्कभेद्सद्भावमात्रेण परमाणद्वयसंयोगस्याव्या-यवृत्तित्वं घटत इति वक्तुं शक्यते । सर्वदिक्संयोगानामपिव्याप्यवृत्ति-दिक्संयोगः परमारवन्तरसंयोगावच्छेदकइति । वाविशेषे किं प्रत्रैव नियामकाभावेन सर्वदिक्संयोगानामपि तद्वच्छेद्कत्वप्राप्तौ, अवच्छेदकभेदाभावात् यथाकथञ्चिद्वच्छेदकभेदलाभेऽपि व्यवस्थित-शात्वामावे तयोर्व्याप्यवृत्तित्वानुपपादकत्वात् । अन्यथा पृथिव्या सङ्ख्यावत्वे द्रव्यत्वमवच्छेदकंगन्धवत्वे पृथिवीत्वमित्यवच्छेदक-भेदसत्वेन सङ्ख्यादीनामव्याप्यवृत्तित्वव्यवहारप्रसङ्गात् । तस्माद् द्यण् कोत्पादकसंयोगनिर्वाहार्थं परमाणुष्ववयवरूपप्रदेशभेदोऽवश्यम-म्पुपेयः । तथा त्र्यापुकोत्पाद्कद्यगुकत्रयसंयोगनिर्वाहार्थमपि सो-ऽभ्युपेयः स हि कायपुस्तकसंयोगोहस्तपुस्तकसंयोगेनेव द्र्युगुकस्य द्व यगुकान्तरारम्भकपरमागुनासह संयोगो निर्वाद्यः । कारणाकारण-संयोगात कार्याकार्यसंयोगइति त्वयाऽम्यपगतत्वात् । तथाच

द्र्यगुकारम्भकपरमाणौ तदारम्भकपरमाण्यन्तरसंयोगे प्राक् स्थिते प्रदेशभेदं विना कथं ज्यगुकोत्पत्तिसमये द्वयगुकान्तरसंचीन स्यात् । मूर्तानां समानदेशताविरोधादे व यदि तु मूर्तत्वेऽपि पर समानदेशताविरोधमर्यादा नेष्येत तदा परणां परमारापूनां पिर त्र्यगुकं परमाणुमात्रं भवेत्। तदाहुः-षट्केन युगपद्योगात् 🗖 गोष्पडंशता पएगां समानदेशत्वे पिएडस्स्याद्ग्मात्रक प्रागाद्य ध्वाधारदेशवर्तिभिः षड्भिः परमाणुभिः सम्बन्ध्यमानीस् परमाणुष्पडंशः प्राप्नोति भिन्नदेशत्वात्सम्बन्धानाम् । अथ देशास्मर्वे सम्बन्धाः तदा सर्वेषां पिएडः परमाणुमात्रः प्रार त्यर्थः । समानमिदं दूषणं द्व्यणुकेभ्यस्त्र्यगुकोत्पत्तावपि । 🖶 द्व्यणुकन्यणुकादिजननपरिमाणातिशयसिद्ध्यथं परमाणुषड् शह्ह च्छ द्भिरिप परमाणुवादिभिरङ्गीकार्यः ननुतदङ्गीकारे तत्तदंशानाम येन सांशतायामनवस्था प्रसज्यते । तथा चानन्तावयवारव्धत्वाचि मेह्सर्पपयोस्तुल्यपरिमाण्त्वप्रसङ्गः अतः सांशत्वमपि नाड राईमितिचेत् तर्हि सांशत्वे त्वनवस्था निरंशत्वे ह्यगुकोत्पत्याद्यस्य रिति पत्तद्वयेऽपि समापतद्दोषं परमागुकारणवाद्व्यसनं त्यक्तवा भव । यदितु परमाणोस्सावयवतायामनित्यत्वापत्या स्वाभ्युपरा भव । यदितु परमाणास्त्रावयवपात्राच्यात्र । वदा द्वयणकादिजन्ति । कश्च । कश्च । किश्च थिमानुपपत्तिरनिवार्या तस्मात्परमाणुकारण बादो हेयः । किञ्च निश्चलेषु परमाणुषु सर्गाचकालद्वयगुकारम्भकसंयोगोत्पादककर्मास्त तत्संयोगासम्भवादपि स हेयः । नन्वग्नेरूध्वं ज्वलनंवायोस्ति गमनम् । अणुमनसोश्चाद्यं कर्मेत्येतान्यदृष्टकारितानीत्यभ्युपेयते । Sदृष्टवशादुत्पन्नेन कर्मणा संयोगस्सम्भवतीतिचेन्न । तदृह्रकः प्राणिषु समवेतं । यदि वा परमाणुषु उभयथापि तत्के भविष्यति । तस्य तत्कर्मकारण्त्वे पूर्वकल्पोपार्जितस्य प्रलयेऽपि सत्वेन तदानीमपि ततस्तत्कम्रौत्पत्या जगत्कलपनाम श्रथ विपाकादृष्टं कर्म कार्गं कर्मश्वरक्ष्पोभयविधजगत्क पाद्स्त्रजातस्य व्याख्यानावसरे वार्तिकृता नत्र मः कर्मानपेच कारणमिति कर्म पुरुषस्य ईश्वरोनुऽगृह्णाति कोऽनुत्रहार्थः स भूतं यस्य च यदा पाककालस्त्रादा तथाच विनियक्त मितिया त् अतोनायं दोष इति चेन्न । हरीतक्यादिद्रव्यस्येव आत्मगुँगा-ादृष्टस्य विपाकासम्भवात् । पाककालागमो विपाकः सतु सर्गा-गलागमएवेतिचेन्न । अनन्तैः प्राणिभिरयुगपद्नुष्ठितविविधकर्म-नेतादृष्टानां सर्गाद्यकालएव फलकालः न तु ततः प्रागृद्धिपरार्धात्मके ये न कोऽपि च्राण्इति कल्पनस्याप्रामाणिकत्वात् । ननु सर्गकाल-<u>ऽहिन निरन्तरगतागतिखन्नानां । प्राणिनां तत्समानपरिमाण</u> तं शर्वरीरूपं कृत्वा तस्मिन् तान् महासुषुष्तं प्रापय्य विशिश्रम गोरीश्वरस्येच्छया प्रलयमध्ये समागतफलकालान्यपि वद्धशक्तिकानि अवन्ति । अत्रतएव ब्रह्महन्तुस्तद्देहपातानन्तरं पपर्यन्तयातनानुभवः ततः परं सप्तसु जन्मसु चयरोगादितचिन्हा तिरिति चोदितं फलं प्रलयाव्यवहितपूर्वकाले कृतब्रह्महन्नस्य सस्तद्देहपातानन्तरमेव न भवतीति चेन्न । त्वन्मते नित्यायाईश्वरे इाया प्रलयेऽपि सत्वात् । न च परमाणुकर्मीत्पादकादृष्टोपधानाभा-दीश्वरेच्छा परमाणुकर्मोंत्पादियाक्पा न भवतीति त्वया वक्तुं क्यां तस्यापि प्रलये सत्वात् । ममतु प्रलये प्राक्सिद्धानां प्राएय-गनामीश्वरस्येच्छान्तरा**णाञ्च सत्वे**ऽपि वहुस्यां प्रजायेय तासां-वृतं त्रिवृतमेकैकां करवािण नामरूपे व्याकरवाणीित तदानीन्त मृष्टिसङ्कल्परूपाणां भाविनीनामीश्वरेच्छानामभावात्सर्गाभावाः रं तर्हि यस्मिन् काले तथा सङ्कल्परूपेच्छा भवतीति त्वयेष्यते कालोपहितेव नित्येश्वरेच्छा मम परमाणुकर्मीत्पाद्यिषा भविष्य तिचेदुच्यते मया कश्चित् ताद्यक्सङकल्पकाले स्वमनीषाकल्पितो परिगृद्यते किंतु सदेवसोम्येदमयत्रासीदित्यादिश्रुतितदुपवृंह्ण रागोतिहासोदिप्रमाणकद्विपरार्धात्मकमहाशर्वर्यन्तरकालः परिगृद्यते । च तवेश्वरं तदीयव्यापारञ्च युक्तिभिरेव कल्पयितुमिच्छतः तस्मिन् काले वहुभवनसङ्कल्पः ततोभूतानां क्रमेण सृष्टिस्तत ब्रवृत्करणसङ्कलपश्चिवृत्करणञ्च ततो नामरूपव्याकरणसंकल्पः दुव्याकरण्डचेत्यादिकं युक्तिपथत्वमवतरित ।

न हि रामचरितादिकं रामायणादिप्रतिपन्नं युक्तिभः कल्प पतुं शक्यम् । यदीश्वरे कालविशेषावि छन्नसृष्ट्यादिब्यापारे श्रुति-शरणी करणीया तदेश्वरेऽपि सैव शरणी कर्तं यक्तेति । यथा श्रुत्यनन्तकल्याणगुणाकरतदोदित्वरैंस्सङ्कल्पविशेषेर्जगद् व्यापारलं कुर्वज्ञेवेश्वरोऽभ्युपेयः न तु श्रुतिषु स्वानिसमतांशं परित्य नित्यज्ञानेच्छाप्रयत्नमात्रवान् स्वाभिमतसृष्टिव्यापारकर्ताऽभ्युपेयः दूषितश्चानुमानिकेश्वरः शास्त्रयोनित्वाधिकरणे । तेनापि तस्य पर गुकर्मोत्पादनप्रक्रियया स्त्रष्टृत्वं त्वद्भिमतं वैशेषिकमतं निरस्तप्रायम् अतोऽप्रामाणिकपरमाणु कारणवादाभ्युपगमादसमञ्जसं वैशेषिकम

तथा समवायाभ्युपगमाद्प्यसमञ्जसम् । अयुतसिद्धेष्त्रः विगुणिक्रयाजातिष्वयुतसिद्ध् युपपादनार्थं हि समवायोऽभ्युपगम्यते समवायस्यापिसम्बन्धान्तरमपेचणीयम् । अयुत्तसिद्धिसाम्यात् एवं तस्य तस्यापि सम्बन्धान्तरस्यायुतसिद्धं युपपादकं । सम्बन्धान मपेच्रणीयमित्यनवस्थानात्। समवायस्याभावादिवत् स्वरूपसम्ब इच्यतइति चेत् अवयव्यादिष्वपि स एवास्तु । ननु अवयव्यादीन नन्तत्वात्। लाघवेन सर्वानुगत एकस्समवायः कल्प्यतइति चेन् एकस्य वहूनाञ्च कल्प्यत्वे हि लाघवादेकस्य कल्पनम् । इह ब क्रमत्वात् किमर्थमेकस्यापिकल्पनम्। ननु बहूनांक्लृप्तत्वेऽपि तेषु सम्ब त्वं कल्प्यं तत्तु नैकं कल्पयितुं शक्यम् । अवयव्यादिस्वरूप गतैकसम्बन्धत्वानिर्वचनात् । अतोऽनन्तसम्बन्धत्वकल्पनादेकस्यसम यस्य तद्रतेकस्य सम्बन्धत्वस्य कल्पनं लिध्वतिचेन्न । ऋवयव्या तत्ताद्भावादिकं प्रति सम्बन्धत्वस्यापि क्रुप्तत्वात् । तेष्ववयवादि नि पितसम्बन्धत्वक्रप्तिर्नास्तीति तान्यनन्तानि कल्प्यानीतिचेन्न । निरूष भेद्ने सम्बन्धत्वभेदे समवायेऽपि तद्भेदेन् तान्यन्नतानि कल्प्या समवायश्च कल्प्यइति समवायपच्चएव गौरवापचः । अवयवर् क्रियाजातीस्तद्वतश्चायुतसिद्धत्वेन क्रोडीकृत्य अयुतसिद्धनिरूपितस न्धत्वमेकमेव समवाये कल्प्यतइति चेन्न । एवं ताः क्रोडीवृ तेष्वेकसम्बन्धत्वकल्पनोपपत्तौ समवायकल्पने गौरवात् किञ्च अव वावयव्यादिषु समवायाभ्युपगमेऽपि स्वरूपसम्बन्धाभ्युपगमञ्ज श्यकः अन्यथा समवायविशेषेण अवयवावयव्यादिषु आधाराधेयभ व्यवस्थित्यभावप्रसङ्गात तस्माद्वयवादिष्ववयव्यादिनिरूपिताधार क्तपं स्वक्रपसम्बन्धत्वमेकम् । अवयवादिनिक्पितमाधेयत्वरूपं तद दिति स्वरूपसम्बन्धद्वयेन विषयीभूतेन । इह तन्तुष पटइत्यादिप्रत्य निर्वाद्यः । समवायेन तन्निर्वहरों वायौ रूपसमवायसत्वेन वायौ रूप मिति प्रतीत्यापत्तोः । त्र्यतस्समवायस्थलेऽपि स्वरूपसम्बन्धस्यावश्य-कत्वे तेनैवाधाराधेयप्रतीतेर्निर्वह्णीयत्वे च किं समवायेन एतेन यदुक्तं फिणादसूत्रे इहेति यतः कार्यकारणयोस्समवायः तदिति तन्निरस्तम् । इह प्रत्ययस्य सर्वत्राधाराधेयभावस्वरूपसम्बन्धद्वयविषयत्वावश्य-स्भावेन तेनैव विशिष्टप्रत्ययचारितार्थ्यात् । स्यादेतत् इह सूत्रे वर्णित ात्ययनिर्वाहकत्वेन समवायसिद्धिकक्तेति सत्यम्। न तु तन्निर्वाहकत्वं विविचाने विविच्चितं तन्मते समवायस्याप्रत्यच्चत्वात् किंतु कारणतया प्रवयवक्रियादिविशिष्टबुद्धीनामनुगतं किञ्चित्कारणंयत्सिद्धयति स नमवाय इति मैवम् । अवयवादिविशिष्टबुद्धीनां स्वयमननुगतत्वेनानु-तातकारणापेचाभावात् । विशिष्टबुद्धित्वेनानुगमे न्यटस्य ज्ञानं पटस्याभावः । इत्यादिषु विशिष्टबुद्धिष्ठातिप्रसङ्गात् । ा<mark>फुटतरविवेकरहितसम्बन्धिद्वयगोचरविशिष्टप्रत्ययत्वेनानतिप्रसक्तेनातु</mark> -ामइति चेन्न । तर्हि स्फुटतरविवेकरहितत्वेनानुगतीकृतानामवयवाऽव-प<mark>ट्यादीनामेव तत्र कारणत्वमस्तु कृतं समवायकल्पनया अतिप्रसक्त</mark> व दमुक्तविशिष्टबुद्धित्वम् । श्रभावाधिकरणयोर्विशिष्टबुद्धौ पीतं सुवर्ण मितितदुपष्टम्भकयोर्विशिष्टबुद्धावपि । ननु द्एडादिविशिष्टबुद्धिसाधारएये ह प्रत्यज्ञविशिष्टबुद्धिमात्रे अनुगतं कारणं कल्प्यमानं नित्यत्वादे-हत्वाच सर्वात्र सम्भवन् समवायएवेति सिद्धयति । विषयभावं विनापि तार्वासु तासु तस्य कारणत्वसम्भवादिति चेन्न । संयोगस्यानुगतकारणस्य मभवात्। सन्ति हि चाज्ञपादिविशिष्टप्रत्यत्तेषु तत्तद् व्येन्द्रियसंयोगाः हारणत्वेन क्रप्ताः । शब्द्वत्यच्चत्वेष्यस्ति श्रोत्रमनस्संयोगः ।

तेषामेव संयोगत्वेनास्तु कारणता । किञ्च विशिष्ट ानत्वं विशेषण्ज्ञानकार्यताव च्छे कं प्रत्यच्त्विमिन्द्रियकार्यता-च्छेदकिमत्यवच्छेदकान्तरोपपन्नकार्यताधिकरण्वृत्तित्वात् नीलघटत्व-दर्थवशसम्पन्नं विशिष्टप्रत्यच्त्वं न कार्यतावच्छेदकिमिति न तद्व-छेदेनानुगताकारण्यपेचास्ति । एतेन तन्त्वादिनाशे तन्निष्टत्वयवगु-णादिकं यन्नश्यति तत्र तन्निष्ठावयच्यादिनाशत्वस्याऽननुगमात् । तसम्वन्धिनाशत्वस्य तत्संयुक्ततृण्यादिनाशेऽतिप्रसक्तत्वात् तावदनुगत-वस्वन्धः सिद्ध्यन् समवायः पर्य्यवस्येतेतिचेन्न । समवायाङ्गीकारेऽपि तन्तुनाशे तन्तुसमवायवतामंश्रनां नाशप्रसङ्गानिवारणात् । न 🔫 समवायवत्वे सत्याधेयत्वरूपसमवेतत्वमवच्छेदके निवेशनीयं तथावि तन्त्वाश्रिततृ णादिनाशप्रसङ्गताद्वस्थ्यात् सम्वायस्यैकत्वेन तन्तुसम् दायस्य तृणेऽपि सत्वात् अयुत्तसिद्धाधेयत्वस्यैव अक्तिष्टस्य क्तृप्तस्य कार्यतावच्छेदकेनिवेशयितुं युक्तत्वाच । न च तथासति तद्युता सिद्धाधेयस्य पटध्वंसादेनीशप्रसङ्गः परपचेऽपि तन्तुसमवेतजात्या नाशप्रसङ्गतौल्यात् । तन्तुनाशे तत्समवेतकार्यनाशइतिनियमश्चेत्ता तन्नारो तद्युतसिद्धाधेयस्य विनाशिनोनाशइति नियमोऽस्तु । न ध्वंसनाशेऽपि किञ्चिद्निष्टमापद्यते । प्राग्भावध्वंसस्य घटस्येव तद्ध्व सस्यापि ध्वंसोपपत्तोः घटतद्ध्वंसयोरुभयोरपि प्रागभावप्रध्वंसाङ्गी रेण प्रागभावानुमञ्जनासमर्थने घटध्यं सपरम्परया घटध्यं सह क्रीकारेण घटानुमज्जनसमर्थनोपपत्तेः। तदेवं समवायासिद्धौतद्वा तस्य समवायिकारणत्वस्यासिद्ध्या च्यगुकद्वयगुकसमवायिकारणत्वे द्र्यगुकपरमाएवनुमानं न प्रवर्तते । इत्यतोष्यसमञ्ज्ञसः परमागुकार् वादः। किञ्च समवायस्य नित्यत्वाभ्युपगमात् तदाश्रयाणामपि निहर त्वमभ्युपगन्तव्यम् । अन्यथा सम्वन्धिनाशे संयोगवत् समवा स्यापि नाशप्रसङ्गान् त्रातस्समवायाश्रयतया त्र्यगुकस्यापि नित्यन त्वया वक्तव्यं स्यादित्यतोऽपि तत्कारणतया द्व्यणुकानुमानासिद्धिः

यगुच्येत सम्बन्धिनाशनाश्यत्वे संयोगत्वं प्रयोजकं लाघ्यान्त सम्बन्धत्वमुपाधित्वादिति । तदित्थं लाघ्यमनुसरता जगनमूलका णानुमानेप्येक्यलाघ्यमनुसरणीयमिति तेन ब्रह्मणः प्रधानस्य प्रधानस्य प्रमाण्सिद्धः । नच कार्यद्रव्यस्याय्ययसंयोगारम्यत्विमस्य पटादिषु दृष्टत्वात्रे कस्माद्द्रव्योत्पत्तिस्सम्भवतीति लाघ्या किश्चित्करमिति वाच्यम् । एकाव्यविक्तपेण चीरेण दृष्यारम्भे नियम् भङ्गात् । चीरारम्भकावयवाः परस्परं संयुज्य पुनस्संयोगान्तरं लब्ध्यारमन्तइति कल्पनायां प्रमाणाभावात् । चीरनाशककारणानुप्रविध्यत् दृष्युत्पत्तिवच तदुत्पत्तिः न पयसः परिणामोगुणान्तरप्राद्धः वादित्याद्यचपादस्त्राणां प्रमाणमूलत्वाभावात् । स्थितेऽपि द्रव्यापारादस्त्राणां प्रमाणमूलत्वाभावात् । तन्तुसंयोगपद्यक्षिवपरमाण्नुनामिव गुणान्तरप्रादुर्भावोपपत्तेः । तन्तुसंयोगपद्यक्षिवपरमाण्नुनामिव गुणान्तरप्राद्यभावोपपत्तेः । तन्तुसंयोगपद्यक्षिवपरमाण्नुनामिव गुणान्तरप्राद्यभावोपपत्तेः । तन्तुसंयोगपद्यक्षिवपरमाण्नुनामिवपरम्यत्वारसम्प्रतिपत्तेस्य। न च तन्तसंयोगनाशे पटनाशदर्शन्य योगारभ्यत्वारसम्प्रतिपत्तेस्य। न च तन्तसंयोगनाशे पटनाशदर्शन्य

श्रकारणनाशेनाकायेनाशासम्भवात् पटतन्तुसंयोगयोः कार्यका-रणभावोवक्तव्यइति वाच्यम् । नाशयोरिप सामग्र्यैक्येन समकालत्वा-पपत्ते:। किंच यदि जगन्मूलकारणं रूपादिमत्स्यात तदा तत्र नित्यत्व-निरवयवत्वयोविंपयंयस्स्यात् । रूपादिमतामनित्यत्वसावयवत्वदर्शना दिति तर्कानुग्रहीतेन त्र्यणुकमूलकारणं रूपादिरहितं नित्यत्वान्निरवयव त्वादित्यनुमानेन पराहतत्वाद्पि न रूपादिमत्परमाणुरूपकारणसिद्धिः। विपचे वाधकाभावात् । व्याप्त्यसिद्धया प्रशिथिलमूलस्तर्कइति चेत् च्याणकं समवायिकाराणारभ्यं महत्वे सति चाजुपत्वात् । तद्पि च्याण-कसमवायिकारणां समवायिकारणारभ्यं महदारम्भकत्वादिति द्वयण्क-परमाणुसाधकानुमानयोः कोविपचवाधकोदृष्टः । येन मद्नुमानस्य दौर्वल्यं त्वद्नुमानयोः प्रावल्यञ्च स्यात् । ननु त्र्यणुकसाधकानुमानेऽस्ति विपत्तवाधकतर्कः । तथाहि महत्वपरिमाणस्य जन्यत्वे महत्वाचान्तर जातिरूपापकर्षमात्रंप्रयोजकम् । नतृत्कर्षापकर्षरूपतद्वान्तरजातिद्वयं गौरवात् । तथाच त्र्यगुकमहत्वस्यापकुष्टमहत्वरूपतया जन्यत्वेन कारणापेज्ञायां महत्वे स्वाश्रयसमवायिकारणगतसङ्ख्यापरिमाण संयोगविशोषाणामेव कारणत्वात् । त्र्यणुकस्य समवायिकारणत्वमव रयमभ्युपेयमिति । एवं तत्ह्युक्तरीत्यैव तर्कमृतव्याप्तावप्यस्ति विपच्च वा-धकतर्कः। रूपादीनां जन्यत्वे रूपत्वादिकं प्रयोजकमनुगतत्वाल्लघु त्वाच। न तु कार्यगतरूपत्वादिकं पार्थिवपरमागुरूपाद्यननुगतत्वात्गुरुत्वाच तथाच परमाराषुषु रूपाङ्गीकारे, अग्निसंयोगजन्या रूपाद्यः स्वाश्रय कारणगतरूपादिजन्याइति त्वद्रीत्यैव जलपरमासुगतरूपादीनां पार्थिव परमार्गौ श्यामत्वस्यचोत्पत्तावपेत्तितानां रूपादीनामाश्रयत्वेन परमारा नामवयवास्सिद्धयन्तो न निवारयितुं शक्याः सावयवत्वे चानित्य त्वमप्यनिर्वार्यमिति रूपादीनां जन्यत्वे रूपत्वादिकं प्रयोजकमित्येतत् त्वयावश्यमेष्टव्यम् । त्र्यन्यथा त्र्यगुककारणत्वेनानुमीयमानेषु परमाण्षु क्पाचिसिद्धिप्रसङ्गात् । तेषु रूपादिमत्वानुमाने हि कपादीनां कारण गुरापूर्वाकत्वनियमम्लएव हि तत्र विपत्तवाधकतर्कएष्टव्यः । किञ्च महत्वस्य जन्यत्वे परिमाणापकर्षःप्रयोजकोयुक्तः । अतएवाकाशादिगत परममहत्वव्यावृत्तिसिद्धेः । नतुमहत्वापकषेः विशेषरूपत्वात् दैःया तनुगत्त्वाच । तथाच यदि ज्यणुकमूलकारणत्रप्रप्रुष्टपरिमाणमभ्यग येत तदा तस्य जन्यत्वेन कारणपरिमाणापेत्रया मलकारणस्य

सावयवत्वं प्रसज्येतेति तत्परिहाराय तिसमन् परममहत्वमेवाभ्युपर च्यम् । नच कार्यद्रव्यस्य स्वन्यूनपरिमाणाद्रव्यारभ्यत्वनियमात् । व स्तन्तुभिर्द्ध दतरावित्तिस्तन्यूनदैर्व्यस्य विशालैः पटेरावित्ति तैस्तन्न्यू पुल्यस्य च सूत्रस्यारम्भदर्शनात् । तस्माद्वलवत्प्रत्यचाऽनुमानपर रूपादिवज्जगन्मूलकारणानुमानम् । तथा यद्यनित्यत्वादिपरिहा परमाण्नांरूपादि शून्यत्वमुच्यते तदा कार्यगुणानां कारणगुणाव् त्वनियमासिद्धिः तिस्सद्धये रूपादिमत्वाङ्गीकारे चानित्यत्वापित्त उभयथापि दुष्टः परमाणुकारणवाद इति ।

चनुरादीन्द्रियाणामेवात्मत्वं साधयन्तीन्द्रियात्मवादिनः तेष ज्ञानकरण्यं कर् त्वच्च । नच कर् त्वच्चक्रियानुकूलकृतिमत्वं तचा च जुरादौ न सम्भवतीति वाच्यम् । तन्मते कृत्यादीनामात्मसमबे नङ्गीकरणात् नन्वेवं कर्नुकरणपद्योः पर्यायतापत्तिरेकार्थाः चेष्टापत्तिः कर्ववाचकपदस्थाने कारणवाचकपद्प्रयोगापत्ती चेन्न कर्षकरणपद्योविभिन्नप्रवृत्तिनिमित्तकत्वेनोक्तदोषानवकाशा । नैतचुक्तं यतो येनेन्द्रियेणप्राक्घटोऽनुभूतस्तदिन्द्रि नाशे सित योहं घटमद्राचं सोऽहमिदानींस्पृशामीति स्मरणं न स्य अनुभवितुरभावात् ! नचेन्द्रियान्तरेरोव स्मृतिभीविष्यतीति बाच्य अन्यानुभूतस्यान्येन स्मर्णासम्भवात् । अनुभवस्मर्णयोस्सामा करण्येन कार्यकारणभावात् । किंच सुषुष्त्यादाविन्द्रियाणां लय इन्द्रियवर्गीनात्मा भवितुमहीत सर्वावस्थाननगतत्वाह हवत् । त्वाद्वास्यादिञत् । नद्यचेत्तनानां करणानां फलजनकत्वं कर्ताारमन्त पपचते । इत्यतिरिक्तः कर्तात्रात्माऽस्ति । बुद्धिमनसोश्च करण्यं मिति कर्ग्वप्रतिभानप्रत्ययालम्बनत्वायोगात् । तयोरप्यात्मत्वमभ्य न्तुं न शक्यते। मन आत्मा न भवति करणत्वात् । वास्यादि बुद्धिरात्मा न भवति अन्तः करणत्वात् । प्राण्एवात्मेति चान्ये व तत्तु च्छंजडत्वात सुषुष्तौ पाटचरैर्विभूषणादौ सुषिते चैतन्याभावे नुभूयमान्त्वात् । प्राणोनात्मा वायुत्वात् व्यजनजन्यवायुवत् । त देहेन्द्रियमनोबुद्धिविषयेभ्योच्यावृतः स्फुटतराहमनुभवप्रत्ययगम त्मेति सिद्धम्। अतएव वैशेषिकाः।

देहादिभ्योऽतिरिक्तं ज्ञानेच्छादिप्रयत्नगुणकं विभुं प्रतिदेह

ध्यात्मकमात्मानं मन्यन्ते तदुक्तं कुसुमाञ्जलौ प्रथमस्तवके (कुर्व मानियन्तारश्चेतिता च सं एव नः। अन्यथाऽनपवर्गःस्याद्संसारोऽथवा ुवः ) इति यत्र कृतिस्तदृदृष्टस्य तत्रैव भोगजनकत्वमित्यत्राऽविवादे त्याश्रय एव चेतनः । अन्यथेति । युद्धेनित्यत्वे मोज्ञाभावः । आत्मनौ द्धयुपधानस्यैव संसारत्वात्। अनित्यत्वे च तदुत्पत्तेः पूर्वे प्रकृतेः ।धारण्यात्रियामकाभावेन संसाराभावइत्यर्थः। तद्प्यसमञ्जसमस-भवात् । तथाहि यद्यात्मनोविभुत्वमभ्युपेयते तदा सुखदुःखयोस्साङ्-र्यापत्तिः । एकस्यात्मनोदुःखानुभवकाले सर्वेषामप्यात्मनांदुःखानु-वः स्यात्। सर्वेषामात्मनां तत्र सत्वात्। आत्मनोविभुत्वात्। नच स्य शरीरे करटकवेधोजातस्तस्यैव वेदनानुभवोनान्येषामित्यङ्गीकारात्र-वाङ्कर्यमिति वाच्यम् । यस्य शरीरे कएटकवेघोजातस्तस्मिन् शरीरे तर्वेषामात्मनां सान्निध्यात्सर्वेषां दुःखानुभवस्य दुर्वारत्वात् । नाप्यदः स्य प्रत्यात्मनि भिन्नत्वान्नसर्वेषां कएटकवेद्नाजन्यदुःखानुभवइति ाच्यम् । तादृशाऽदृष्टोत्पत्तौ आत्ममनो योगस्य कार्गात्वं वाच्यं च सर्वसाधारणमेकमेव तस्य कारणत्वे कचिदेवादृष्टोत्पत्तिर्नान्यत्रेति नयन्तुमशक्यत्वात् । नह्यदृष्टोत्पत्तिं प्रत्यात्ममनः संयोगस्य कार्णत्वं तिपादयामोयेनोक्तदोषः प्रसच्येत । किन्त्वहमिदं फलं प्राप्स्यामीत्यभि-तन्धेरपि कारणत्वं ब्रूमस्तथाच तादृशाभिसन्धेः सर्वत्रासत्वात्रोक्त-पावकाशइत्यपि वक्तुं न शक्यते । अभिसन्ध्यादीनामपि साधारण-नःसंयोगनिष्पाद्यतया व्यवस्थित्यसिद्धेः । ननु तत्तन्मनः वियोगः त्रहमिदं फलं प्राप्स्यामीत्यभिसन्धिप्रत्यसाधारण्कारणमिति त्यवस्था सूपपन्नेति चेन्न सर्वात्मसंयुक्तं नित्यं । वस्यैव नत्वन्यस्येति नियन्तुमशक्यत्वात् नचादृष्टविशेष-युक्तं मनः स्वात्मनैवसम्बद्धमिति वाच्यम्। अदृष्टविशेषं प्रत्यप्या-वम्मनःसंयोगस्यैव हेतुत्वं वाच्यं। तच सर्वसाधारणमित्युक्तदोषस्य द्वीरत्वात् । नच भयतु तावदात्मनां विभुत्वं तथापि तत्तच्छरीरावच्छे-हनात्मनां प्रदेशविशोषास्सन्ति त एव वन्धभाजस्तत एव सुखदुःखादीनां ल्यवस्था सेत्स्यति । आत्मान्तराणां विभुत्वाचैत्रशरीरे सान्निध्येऽपि, वात्मान्तरप्रदेशस्यासत्वात्र सुखदुःखादिसाङ्कर्यमिति वाच्यम्। यतः रैत्रीयशरीरे मैत्रशरीरवर्त्यात्मप्रदेशस्य सत्वं कार्यदर्शनेनानुमातुं शक्यते ाद्यथा चैत्रेण स्वशरीरप्रदेशे सुखमनुभूतं ततस्तुस्माद्देशाद्पकान्तस्त-

स्मिन्नेव देशे मैत्रस्य सान्निध्ये सित मैत्रस्यापि तस्मिन् प्रदेशे सुखं इ तेन शरीरान्तरे त्रात्मान्तर अदेशविशेषस्यान्तर्भाव इति । तस्माह्ने काभिमतं प्रत्यगात्मनां विभुत्वं नोपपद्यते । सुखदुःखञ्यवस्थाया त्वात्। किञ्च सुषुप्तौ मूच्छायाञ्च विषयाभावात्। ज्ञानस्याभावदृत्यर्थञ् वर्याप्य व्यापकभावस्तथाच नात्मस्वभावश्चैतन्यमात्मानुवृत्ताविप स्याभावात् । श्रत इन्द्रियसंयोगसत्वे ज्ञानसत्वं तद्भावेतद्भावहरू मनःसंयोगजमागन्तुकं चैतन्यं धर्मा न स्वाभाविको नात इन्द्रियारा ध्यम्। तस्माजडा एव प्रत्यगात्मान इति वैशेषिकामन्यन्ते तद्प्यस् श्रुतिस्मृतिविरुद्धत्वात्तथाहि अत्रायं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्भवति । विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यते नहि द्रष्टु ह देविपरिलोपो विका नाशित्वात्। अविनाशी वारेयमात्मा अनुच्छित्रिधमा, जाना पुरुषः इति शतशः श्रुतयस्सन्ति ताभिः प्रत्यगात्मनां स्वाभाविकः प्रतिपाद्यते । स्वयं ज्योतिष्टुंनाम करणायत्ताप्रकाशशून्यत्वं के प्रकाशकत्वात् । यदि जीवात्मनां स्वाभाविकी ज्ञानशक्ति ने स्ट इन्द्रियादिसन्निकर्षेऽपि न जानीरन्नाकाशवत्। किञ्च यदाऽऽ ज्ञानं जडस्वभावं तत्कदाचित्परोत्तं कदाचित्सन्दिग्धं कित्र विपर्व्यस्तं यथा घटादि । नचैवमात्मा । तथाहि अनुमिमानोऽर स्मरत्रप्यानुभविकः सन्दिहानोऽप्यसंदिग्धः। विपर्य्य स्यत्रप्य सर्वस्थात्मा तथा च तत्स्वभावः न च तत्स्वभावस्य चैतन्यस्याभा सवस्यात्मा तथा च तत्स्वनावः स व्हानं सुपुप्तिमूच्छिद् कर्मणा सङ्क्रि जागरेऽभिव्यज्यते वियदाश्रयस्य प्रकाशस्य प्रकाश्याभावादनभि ने स्वरूपाभावात् । तद्वत् प्रत्यगात्मा ज्ञानस्वरूपश्चेतनत्वात् स्वय त्वात् अचिद्भिन्नत्वाच त्रह्मवत् । प्रत्यगात्मा यदि ज्ञानस्वरूपो न स्थ देहादिप्रकाशकोऽपि न स्यात् । इत्यनुकूलतर्कस्य विद्यमानत्वा नुमानेऽप्रयोजकत्वशङ्का योऽयं विज्ञानघन इति श्रुतेः । वद्धावर प्रत्यगात्मनो धर्मभूतस्य ज्ञानस्य कर्मणा सङ्कुचितत्वात्करणानाः व्रतंते न तु मुक्तावस्थाया मितिविवेकः । तस्मात्सिद्धं प्रत्यगात्मनां ह विकज्ञानेवत्त्रम् । तस्माद्समञ्जलं वैशेषिकमतम् ।

इति वैशेषिकमतिनरसनम्।।

एषा साङ्ख्यानां प्रक्रिया ( मूलप्रकृतिरविकृतिमेहदाद्याः हति विकृतयस्सप्त पोडशकश्च विकारो न प्रकृति न विकृतिःपुरुषः।) मूलप्रकृतिः सत्वरजस्तमोगुण्रूपाणां साम्यावस्था। सा चैका 1 ब्रमचेतना सकल वेतनभोगापवर्गार्था नित्या सर्वगता च स्वयं प्रकृतिरे॰ त कस्य चिद्रिकृतिः महदाद्याः प्रकृतेर्महोन् महतोऽहङ्कारः । ऋहङ्का-न पञ्चतन्मात्राणि शब्दस्पर्शक्तपरसगन्धात्मकानीत्येतास्सप्त स्वस्वका-विज्ञया प्रकृतयः स्वस्वकारणापेज्ञया विकृतयश्च। त्र्याकाशादीनि पञ्चम-अतानि श्रोत्रादीनि पञ्चज्ञानेन्द्रियाणि वागादीनि पञ्चकर्मेन्द्रियाणीति इशको गर्णा विकृतिरेव न कस्य चित्तत्वान्तरस्य प्रकृतिः । पुरुषस्त्वप-गामित्वात्र कस्यचित् प्रकृतिः नित्यत्वात्र कस्यचिद्विकृतिः निर्धर्मक-तन्यमात्रवपुः सर्वगतः प्रतिशरीरं भिन्नश्च। निर्विकारत्वान्न कर्त्ता नापि का एवमभूतोऽपि तत्वे मृढाः प्रकृतिपुरुषसन्निधिमात्रेण पुरुषस्य चैतन्यं हतावध्यस्यन्ति । तेन चैतन्ययोगात् कर्तृशक्तिमत्वाच ज्ञातृत्वं त्तेरेवान्तः करणरूपापन्नायाः तस्याश्च कर्तृत्वं परुषेऽध्यस्यन्ति एव-योन्याध्यासादहङ्कर्ता, अहम्भोक्तेत्यभिमानात्मको भोगस्तत्वज्ञाना-वर्ग इत्येवं पञ्चविंशतितत्वानीति तत्र सकलमूलकारण्त्वाभिमतस्ब-ब्रप्रधानानुमाननिरसनेन तन्मतं सर्वं निरस्तं भवतीति तदिह स्यते । इद्मिह तेपामनुमानं सर्वं कार्यं सुखदुःखमोहात्मकंद्रव्य हतिकं तत्समन्वितत्वात् सामान्यव्याप्ती घटवदिति । यद्वा सर्व र्यं सत्प्रकृतिकं कार्यत्वात् विशेषच्याप्तौ घटवदिति । आद्यानुमाने त्रदुःखमोहात्मकानि द्रव्याणि कार्याणां कारणत्वेन सिध्यन्ति सत्वर तमांस्येव पर्य्यवस्यन्ति तेपान्तथात्वात् उक्तं तत्वसंमहे प्रीत्यप्रीति वादात्मकाः प्रकाशप्रवृत्तिनियमार्थोइति । अयमर्थः सत्वरजस्तमो-णाः प्रीत्यप्रीतिविषादात्मकाः क्रमात् सुखदु-खमोहात्मकाः क्रमादेव गशप्रवृत्तिनियमप्रयोजनाश्च । स्वच्छं सत्वं प्रकाशयति रजोगुणः गशकार्ये सत्वं प्रवर्तायति लघोस्सत्वगुणस्य चलनस्वभावेन रजसा त्रि प्रवर्तने प्रसक्ते यथाकार्यं गुरुस्तमोगुणो नियच्छतीति । नचा-तोरसिद्धिः कार्याणां सुखदुःखमोहान्वितत्वस्य लोकसिद्धत्वात्। ाहि घटो येन प्राप्यते तं प्रति सत्वगुणोद्भवात् घटस्धुखात्मको ति यदीयस्त्रोन्येनापहियते तं प्रति रजोगुणोद्भवात् दुःखात्मको ति । यस्य तस्मिन्नुपेच्चया दर्शनमेव नोदेति तम्प्रति तमोगुणोद्भवात्

मोहात्मको भवति मुह् वैचित्य इति धातुः । नच गुणानां पुरुषभेव बस्थयोद्भवे विनिगमनाविरहः तत्तत्पुरुषभोगरूपप्रयोजनवशाद्धः सिद्धः । तद्यथा सत्वं रजस्तमसी कंचित्प्रति कदाचिद्भिभूय स्ववृत्तिं लभते । एवं रजस्सत्वतमसी अभिभूय घोरां स्ववृत्तिं । सत्वरजसी अभिभूय मृढां स्ववृत्तिमिति । नच द्वितीयानुमानस्य प्वादिकारणकत्वेनार्थान्तरं लाधवादेककारणकत्वसिद्धः । नचन्त्र व्यादिकारणकत्वेनार्थान्तरं जडं सुखदुःखमोहात्मकं कार्यजातं प्रद्यभूतस्य कारणत्वेन सिद्धयनवकाशादिति एवं क्रपस्य साङ्ख्यानुम् दूषणानुमानमुच्यते । प्रधानं न जगद्रचनायां समर्थभ् । अचेतन्त्र चेतनानिधिष्ठितत्वात् । यदेवं तदेवम् । यथा चेतनानिधिष्ठितं मूद्धः कम् । न चव्याप्त्यसिद्धिः चेतनानिधिष्ठितस्य कार्यारम्भकत्वानु चेतनाविष्ठितस्येव कार्यारमभप्रवृत्तेस्सर्वत्र दर्शनाच । ननु सिद्धान्ते प्रसिद्धः । नच प्रधानचेत्रज्ञपतिगु गोश इति श्रुतिसिद्धं प्रधानं न्तेऽत्यस्तीतिवाच्यम् । तस्यानुमानगम्यत्वाभावेन कर्मव्युत्पन्नसृत्रा पदिनिर्देश्यत्वायोगात् ।

साध्यस्य च वाधः प्रधानस्य सिद्धान्ते जगद्रचनासामध्याः
मात् । हेतोश्चासिद्धः तस्य सिद्धान्ते चेतनाधिष्ठानसत्वादिति चेत्र्यः
परमिक्रयया परोदृषणीय इति परिसद्धं पद्मादिकं परिगृद्धं द्मम्
मुक्तम् । यद्वा परानुमानस्य प्रतिकृत्ततर्करूपं दूषणानुमानमुक्तम् ।
प्रधानम् श्रचेतनत्वे सित चेतनानिधिष्ठितं स्यात् । जगद्रचनायाम्
स्यात् श्रथवा हेतोविशेष्यांशस्य साध्ये प्रतियोगिविशेषणतयाऽन्वयः
प्रधानं न चेतनानिधिष्ठितं कार्यजनकम् । श्रचेतनत्वात् घटगृहादिज्ञस्यानं न चेतनानिधिष्ठितं कार्यजनकम् । श्रचेतनत्वात् घटगृहादिज्ञस्यानं सिद्धः । महदादिकं सप्रकृतिकं कार्यत्वाद् घटादिवदित्यनुमानस्य विभावने सिद्धः । महदादिकं सप्रकृतिकं कार्यत्वात् । साध्ये स्वातंच्याप्रवेशात्तस्य भावेन सिद्धः । महदादिकं सप्रकृतिकं कार्यत्वात् । साध्ये स्वातंच्याप्रवेशात्तस्य पारतन्च्यमात्रे श्रत्यपेद्यणात्। नन्वचेतनस्य चेतनाधिष्ठितस्यव प्रश्चित्रस्य स्वयमेव प्रस्वदर्शनात् ।
वृद्धपर्थं वारिदमुक्तस्य जलस्य स्वयमेव निस्सरणदर्शनात् । एवं पुर्भोगापवर्गार्थं चेतनानिधिष्ठितस्यापि प्रधानस्य प्रवृत्तिसम्भवादिति
चीरजलयोरप्यचेतनत्वाचेतनाधिष्ठानाभावे प्रवृत्यसम्भवतील्येन प्रभागाप्रकृत्रोग्रस्थान्ति।

पचतौल्येऽपि व्यभिचाराभावात् एतेन धेन्वाच् प्रभुक्ततृ णादेः चीरादि भावापत्तिरपि व्याख्याता । तत्रापि चेतनाधिष्ठानावश्यम्भावेन पत्तती-ल्यात् अन्यथा चेतनविशेषसंकलपस्य नियामकाभावे अनडुहाद्युपभुक्त स्यापि तृगादेः चीरादिभावप्रसङ्गात् नच धैनवजाठराग्निसंयौगे कश्चित्पाके विशेषः । अग्निसंयोगमात्रस्य पाकहेतुत्वात् तस्य अनुडुहादि जठरसंयोगेऽप्य विशेषात् । पाचकसङ्कल्पविशेषात् पाकविशेषस्तु त्तोके दृष्टः । नन्वप्रयोजकिमदं चेतनाधिष्ठानानुमानं यथा प्रवृत्तिशक्ति-पुक्तोऽन्धः दक्र्च्छक्तियुक्तपङ्गुसन्निधानात्प्रवर्त्तते । यथा चाऽयस्कान्त-प्रिं सिन्निधानाद्यः, प्रवत्ति तथा चैतन्यवपुषः पुरुषस्य सिन्निधानात् प्रधानस्य प्रवृत्युपपत्तेरिति चेत्। एवं दृष्टान्तोपादानेऽपि प्रधानस्य प्रवृत्यसम्भवरूपदोषस्तदवस्थः । अस्ति हि पङ्गोर्गमनशक्तिविकलस्य अन्धेनोह्यमानस्य स्वयं मार्गदर्शनं वोढारमन्धं प्रति तदुपदेश इति च तद्भिमुखीभाव इत्यस्ति यापारः । अयस्कान्तमगोरप्ययस्समीपगमनं च्यापारः । पुरुषस्य तु निष्क्रियस्य न तादृशः कश्चिद्ववापारः ख्रयः प्रवृत्ता-विप चेतनाधिष्ठानावश्यम्भावाञ्च व्यभिचारोऽपि । तस्माञ्चिर्देषं दूष-गानुमानम्। साङ्ख्यानुमानमेव च प्रतिकूलतर्कपराहतम्। पुरुषसन्नि वानमात्रेण प्रधानस्य परिगामित्वे सर्गव्यतिरेकः प्रलयः कदापि न यात् । नित्यस्य पुरुषसन्निधानस्य सर्वदावशिष्टत्वादिति तस्माद्धिष्ठातु प्रवरस्येव सङ्कल्पविशोषास्सर्गप्रलयनियामका इत्यभ्युपेयम् । न च माधर्मावेवतन्नियामकौ स्यातामिति वाच्यम् । धर्माधर्मयोः परमपुरुषा-धनतद्विपर्ययरूपतयेव सकलश्रुतिप्रसिद्धयोस्तद्भ्युपगतावात्मलाभाभा-त् । यदि च गुणानां कदःचित्साम्येनावस्थानमभ्युपेत्य तदा गुणाना त्कर्षापकर्ष निवन्धनाङ्गाङ्गि भावाभावोत् तन्निमित्ता जगत्प्रस्तिनीस्तीति लय उपपाद्यते तदा प्रलयाऽवस्थायां साम्येनावस्थितानां चोभकपुरुष यापाराभावेन खयमेव वैषम्यावस्थांप्राप्तुमत्तमाणामङ्गाङ्गिभावानुपपत्तेः दाचिदपि जगत्सगो न स्यात्। यदि सुखदुःखमोहात्मकवैषम्यावस्थं गत् दृष्ट्वा यथाकार्यं वैषम्यावस्थापन्नमेव त्रिगुण्मनुमीयते तदा र्मित्राहकमोनसिद्धाया वैदम्यावस्थायास्सदानुवृत्तेस्सदा सर्ग एव स्यात्। बु च्येत त्रिगुणं न वैषम्यावस्थं नापि साम्यावस्थमनुमीयते येन सदा र्गः प्रलयोवा स्यात् किन्त्वनादिसृष्टिप्रलयप्रवाहमूलाद्विविधसंस्का-तृवृत्तिसद्भावात्तत्त्संस्कारोद्वोधानुसारतः साम्यवैषम्यभागुभयस्वभा-

वमनुमीयतइति । नैतद्पि युक्तम् । त्र्यन्धस्य मार्गोपदेशकपङ्गुसन्निधान । मार्गज्ञातृत्ववत् प्रधानस्य निव्योपारपुरुषसन्निधानात् । चिच्छायापस्य ज्ञातृत्वासम्भवस्योक्तत्वात् ।

त्रसम्भवे चांचतनस्य चेतनाधिष्ठानं विना प्रवृत्ययोगात् किन्न प्रधानाभ्युपगमे यदि प्रयोजनं किन्निस्यात् तदा यथा कथि भ्रियुगचन्नेम । न किमिप प्रयोजनमस्ति पुरुषस्य भोगापवर्गो हि प्रचलमितीध्यते भोगश्च सुखदुःखानुभवरूपः प्रधानपरिणामरूपायावुद्धे भे पुरुषस्य तु बुद्धिच्छायापत्या तदैक्यमियापन्नस्य तद्दर्शनं भोगः । तस्य विवेकायहात् श्राध्यासिकं भोक्तवं भोक्तवाध्यासस्य तद्धिके ख्यात्या निवृतिमीच इति साङ्ख्यैरिष्यते । नच निर्विकारचैतन्यमा पुषः पुरुषस्य सविकारचुद्धये क्याभिमानः तदीय भोगदर्शनं तद्विवेक सन्धानं वा सम्भवति ननु साङ्ख्यैरेव बुद्धयादिष्वचेतनेष्वसम्भाविता भोक्तवमोचोपायश्रवणादिप्रवृतिभ्यां वुद्धयाद्यतिरक्तो भोक्तो श्रवस्य प्रवृत्तिमांश्च पुरुषस्याधितः पुरुषोऽस्ति भोक्तावात् । कैवल्यार्थभ्य चर्मात्र प्रकृतः पुरुषभोगार्थत्वञ्च तत्स्वरूपदर्शने सित तदैव पुरुषस्य वर्गश्चतेयतुभयमपि बहुधा प्रपञ्चितम् ।

नानाविधैरुपायैरुपकारिएयनुपकारिएः पुंसः गुणवत्यगुर्
सतः तस्यार्थमपार्थकं चरित । रङ्गस्य दर्शियत्वा निवर्त्तते नर्तकी
चत्तात् । पुरुषस्य तथात्मानं प्रकाश्य विनिवर्त्तते प्रकृतिः । प्रमुक्तारं न किञ्चिर्द्धातिमे मित्रभवित । यादृष्टाऽस्तीति पुनर्नद्द्रभ्येषित पुरुषस्य तथात्माद्द्रस्थेव तन्मते पुरुषस्य प्रकृतिभोक्तृत्वं तद्यश्य दर्शनार्थश्रवणादिकर्च त्वञ्च । त्रातः कथं तन्मते प्रयोजनासम्भव चत्ति परस्परिवरुद्धार्थकथनादेव तन्मतमसमञ्जसम् । तत्वसङ्ग्रह् हि । तस्मात्रवध्यते नापि मुच्यते नापि संसरित कश्चित् । संस्ववध्यते मुच्यते च नानाश्रयाप्रकृतिरित्यादिभिः प्रकृतरेव बन्धमोत्ता प्रपश्चितं किञ्च जगतः कारणं सिद्धयत् लाधवादेकमेव प्रकृति सिद्धवतीति वद्दिरव गुण्णत्रयसङ्घात एव प्रकृतिः नतु तद्वयिति प्रकृतिनीमास्तीत्यभ्युपगतं ततोऽपि तन्मतं विप्रतिषिद्धं पञ्चिति। स्वानीत्युक्तये व गुणाः परस्परिभन्ना इत्यप्युक्तं तदिपि विप्रतिषिद्धम् । सेदे हि सप्तविंशतिस्तत्वानि स्यः । त्र्वाविषद्धं चेदं द्शितम् ।

पटलाभादिमतां सुखदुःखमोहा भवन्तीति विषयाणामि सुखदुःखमोहा-न्वयकल्पनं युक्तं रजतभुजगादिद्शिनामिच्छाद्वे षाद्यु द्येन विषयाणा-मि तद्वत्वकल्पनापत्तेः । विषयाणां सुखदुःखाद्यन्वये च तत्कारणं कुतस्सुखदुःखमोहात्मकं सिद्धयति । न खलु शौक्ल्यगोत्वादिकं विषया-न्वितमिति तत्कारणमिष शौक्षयगोत्वादिक्षपंभवतीति विषयान्वितं द्रव्यं घटान्वितसृन्न्यायेन कारणं भवतीतिचेन्न सत्वरजस्तमसां द्रव्यत्वा-सिद्धेः पृथिव्यादिद्रव्यादिगतलघुत्वप्रकाशादिहेतवस्तद्गुणाएव हि सत्वाद्यः । अतएवगुणाइत्येव तेषां प्रसिद्धिः तस्मात्परस्परविप्रतिषेधार्थ विप्रतिषेधाभ्यामैष्यसमञ्जसं साङ्ख्यमतम् ।

॥ इति साङ्ख्यमतनिरसनम् ॥

100 W655

श्रोपनिषदानामात्मतत्व इयं प्रक्रिया तथाहि देहेन्द्रियमनोबुद्धि प्राणादिविलच्यो ज्ञानस्वरूपोज्ञाताऽहमर्थरूपः परमेरवरायत्तस्वरूप-स्थितिप्रदृत्तिकोऽगुपरिमाणकः प्रतिशरीरभिन्नोऽनन्तव्यक्तिर्वन्धमोन्तार्हः त्यगात्मा तथाचोक्तं भगवद्भिराद्याचार्यचर्योः ज्ञानस्वरूपञ्च हरेरधीनं रारीरसंयोगवियोगयोग्यम् । श्रणुं हि जीवं प्रतिदेहभिन्नं ज्ञात्ववन्तं पद्नन्तमाहुः । ) इत्यादिना व्याख्यातश्चायं श्लोकः श्रीपुरुषोत्तमाचार्य्य पर्मोर्वेदान्तरत्नमञ्जूषायां तत्रवास्य व्याख्यानं द्रष्टव्यम् । श्राद्यविशेष-पन देहेन्द्रियाद्यात्मवादिनां मतमपाकृतं भवति तेषां खण्डनप्रकारः पर्मव निरूपितः ।

देहेन्द्रियादिवित्तच्यास्य ज्ञानेच्छादिचतुर्दशगुणाश्रयस्य विभु-रिमाणकद्रव्यविशेषस्य तार्किकैरप्यात्मत्वेनाभ्युपगमात्तत्रातिव्याप्ति त्रवारणाय ज्ञानस्वरूपइति । ज्ञानं चैतन्यं स्वरूपमस्येति तथा सः । नित च प्रत्यगात्मनो ज्ञानस्वरूपत्वे श्रुतयः प्रमाणभूतोः ।

( तस्माद्वा एतस्मान्मनोमयाद्न्योऽन्तरात्मा विज्ञानमयः ) था सैन्धवधनोऽनन्तरोवाद्धः कृत्स्नो रसधन एवायमात्पाऽनन्तरो गद्धः कृत्स्नः प्रज्ञानधन एव अत्रायं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्भवतीत्याद्याः । विशेषचिन्मात्रं ब्रह्मे व जीवत्वेनाभ्युपगच्छतां मायावादिनां मतेऽ-तप्रसक्तिनिरासाय ज्ञातेति ज्ञानाश्रयद्दश्यर्थः ( अविनाशी वाऽरे अय- मात्मा अनुच्छित्तिधर्मा। अथ योऽयं वेद जिद्याणीति, स आत्मा क्ष्यात्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणः सुद्धदन्तिज्योंतिः पुरुष एव द्रष्टा राष्ट्राया पर्याया मन्ता वोद्धा विज्ञानात्मा पुरुषः निह् द्रष्टुद्ध ष्टेविपरिक्वियतेऽविनाशित्वात्। निह श्रोतुः श्रुतेः निह मन्तुर्मतेः निह विज्ञातिविपरिलोपो विद्यते ऽविनाशित्वात्। विज्ञातारमरे केन विज्ञात् ) जानात्येवायं पुरुषः। न पश्योमृत्युं पश्यित न रोगं नोतद्धः स उत्तमः पुरुषो नो पजनं स्मरित्नदं शरीरम् एवमेव परिद्रष्टुरिमाः क्ष्याः पुरुषो नो पजनं स्मरित्नदं शरीरम् एवमेव परिद्रष्टुरिमाः क्ष्याः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्याऽस्तं गच्छन्तीत्याद्याः श्रुतयः प्रत्यगास्मनां क्षामाविकं ज्ञातृत्वं वोधयन्ति वाद्रायणेनापि प्रत्यगात्मनां क्ष्या सूत्रितम्। (ज्ञोऽतएव) २।३।१६ इति।

अयमात्मा इ एव ज्ञानस्वरूपत्वे सित ज्ञातृस्वरूप एव न करणः नापि ज्ञानमात्रं कुतः। अत्यय श्रुतिभ्य एवेत्यर्थः श्रुतयः प्रदिष्टाः। प्रत्यगात्मा ज्ञाता आत्मत्वात् ब्रह्मवत्। प्रत्यगात्मा यदि श्रयो न स्यात् ज्ञानाः पुरुष इति श्रुतेः। नच स्यादेतद्यदि तवाभिप्रेतं धर्मज्ञानं सिद्ध तद्दित ज्ञानयोरत्यन्तसजातीयतयाऽऽधाराधेयभावाऽसम्भवाजले प्रजलवत्त्राथाच ज्ञानस्वरूपस्यातमाते ज्ञानाश्रयत्वं न घटते स्वस्मि तित्वाभावेन विरुद्धत्वात्। वस्तुनोऽभेद्त्र्याधाराधेयभावादर्शनाचे तित्वाभावेन विरुद्धत्वात्। वस्तुनोऽभेद्त्र्याधाराधेयभावादर्शनाचे तित्वाभावेन विरुद्धत्वात्। वस्तुनोऽभेद्त्र्याधाराधेयभावादर्शनाचे तित्वाभावेन विरुद्धत्वात्। धर्मधर्मिणोरत्यन्तसाजात्यं यदि तयोरभे कारणं स्यात्तदा धर्मधर्मिणोरभेदस्स्यात्। नत्वेवं किन्तु तयोरत्यन्त त्येन धर्मधर्मिणोर्भेदो न प्रहीतुं शक्यते परन्तु जलस्य सावयवद्रव्य भेदस्यानुमातुं शक्यत्वात्। यदि सावयवद्रव्यत्वेन भेदो नाङ्गी तदा जलस्य वृद्धिहासो नोपपद्येत्, ज्ञानस्वरूपजीवतद्धर्मयोज्ञा साम्येऽपि धर्मत्वधर्मित्वावच्छि स्रत्या आधाराधेयभाव उपपादिय क्यते। ज्ञानस्वरूप आत्मा धर्मी ज्ञानं तद्धर्म इति विवेकः। हर्मधर्मिभावः विरुद्धस्यमेतानिरूपिता च मिणित्वावच्छित्रधर्मितेति यावत्। विरुद्धस्यमेतानिरूपिता च मिणित्वावच्छित्रधर्मितेति यावत्।

तथाचोक्तप्रकारेणाश्रयाश्रयीभावो न विरुद्धयते नच मण्या देवेव प्रभारवव्यवहारः सूर्यस्यावयवा एव विशीर्यमाणा लोके व्य वाच्यम् कालान्तरे द्रव्यनाशप्रसङ्गात् नच तत्रोवयवान्तरोत्पत्तिः कल्पनीयेति वाच्यम्।प्रमाणाभावात्।प्रभातद्वतोर्भेदस्य च प्रत्यत्तसिद्धत्वात् रामेणानुगता सीता भारकरेण प्रभा यथेति सर्वज्ञश्रीवाल्मीक्युक्तेः। अन्यथा
रजतादिसम्पुटनिहितायाः कस्तूरिकाया अवयवनाशे कालान्तरे सर्वस्यानुपलव्धिप्रसङ्गः स्यात्। तस्माद्यथा सूर्यतत्प्रभयोस्तेजस्त्वाविशेषेऽपि
सूर्यत्वप्रभात्वावच्छित्रतयाऽऽधाराधेयभावः प्रत्यत्तादिप्रमाणसिद्धस्तथा
प्रकृतेऽपि। उभयोर्ज्ञानत्वसाम्येऽपि धर्मत्वधर्मित्वावच्छित्रतयाऽऽधाराधेयभावउपपद्यते। इति ज्ञातृत्वं प्रत्यगात्मनः सिद्धम्। सचाहमर्थाभिन्नइति दर्शयितुमहमर्थरूपइत्युक्तम्। अहमर्थएव रूपं स्वरूपं यस्य स्तुअहं
जानामीच्छामि करोमीत्यादिप्रत्ययेभ्यः। ननु सुषुप्त्यादावहमर्थस्य
व्यभिचारान्नास्ति, अस्मदर्थस्यात्मत्वम्। आत्मनः सर्वास्ववस्थास्वनुगतवात् अतः प्रकृतिकार्यरूपएवायमहं जानामीत्यादिप्रतीतिविषयोऽहपर्थः। अहङ्कारइतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टधेति भगवदुक्तेरिति चेन्न,
उक्तहेतोः स्वरूपासिद्धत्वात्तथाहि सुषुप्त्यादावहमर्थस्यावगमोमानसिद्धः
रतावन्तंकालं सुख महमस्वोप्सं न किंचिद्वेदिषम्।

एतावन्तं कालं मूर्च्छितएवासमित्यादिप्रत्यभिज्ञाया एव मान-वात्। तस्मात् सुषुप्त्यादाविष सुखाज्ञानविषयकज्ञानाश्रयाभिज्ञोऽहम-गिंडनुगतएव विशेषविषयाभावेन विशेषविषयकप्रत्यत्तस्यानुत्था नात्। वितावन्तं कालं मामप्यहं नावेदिषमित्यस्मदर्थाभावविषयकप्रत्ययस्य जानात्ययमहमस्मीतिश्रुतेश्च सुषुप्तावहमर्थाभावे मानत्वात् कथमस्म-ग्युक्तहेतोः स्वरूपासिद्धत्वभिति वाच्यम् एतावन्तं कालं मामप्यहं प्रविदेषमितिप्रत्यये ऽइमर्थस्यानुवृतिदर्शनात्। तथाहि। ऋहं नावेदि-भित्यत्र वेदनाभावाधिकरण्तयाऽहमर्थस्य वेदितुगत्मनः प्रतिपत्ते नित-भूषेधः कर्न्तु शक्यते नापि तत्प्रकाशनिषेधः। स्वयं ज्योतिष्ट्रवोधक-तिविरोधप्रसक्तेः वात्यार्थस्पापि न स्वरूपतोनिषेधः सुषुप्तौ विश्वप्रल-स्यासम्भवात्। अतः स्वान्यवेद्यविषयनिषेध एव विवित्तस्तथा-क्तप्रत्यये ऽहमर्थस्यानुवृत्तिदर्शनान्त्रास्मदुक्तहेतोः स्वरूपासिद्धत्वम् । तावन्तं कालं मामप्यहं नावेदिषमिति श्रुत्यर्थस्तु मामिति त्तीयान्तस्य कर्मरूपाहमर्थस्य जायदनुभूतानादिकर्मसंस्कारप्रयुक्तात्म-।भिमतदेहाद्यवच्छिन्नोविषयः। ऋहमितिग्रथमान्तस्य कर्नु रस्मदर्थस्य देहादिविलचणशुद्धब्रह्मात्मकप्रत्यगात्मा ज्ञाताविषयः तथाच जाप्रद्वस् नुभूतदेहादियुक्तत्वरूपविशेषणविशिष्टमहमर्थरूपमात्मानं नावेदिष् देहादिविलचणशुद्धात्मेति तत्र देहादिविलचणस्य शुद्धात्मास्मदः तत्र सत्वेऽिष जाप्रदनुभूतदेहादियुक्तत्वरूपविशेषणस्याभावाद्विद्धिः भावस्तद्विषयकानुभवाश्रयस्य सत्वं तत्राप्यव्याहतं। तस्य ज्ञात्वः भानमिष सूपपन्नम्। एवमहमर्थस्य सर्वावस्थानुगतत्वात्। त्रमुभूत् त्योरेकाधिकरणनियमाच, उक्तहेतोरसिद्धत्वं ताद्वस्थ्यमेव । अन् एतावन्तं कालं नाह्मासिमदानीं जातोऽइम्। एतावन्तं कालं नाह्म किन्तु किश्चिन्मद्विलचणानुभूतिमात्रमासीदिदानीं तदन्योऽइमस्मीत्व प्रमाणिसिद्धज्ञात्रभिन्नाहमर्थएवात्मेति सिद्धम्।

किञ्चास्तां तावदहमर्थस्य सुषुप्त्यादौ व्यभिचारशङ्का मोह्न या मि तस्यानुगतत्वेनात्मस्यरूपत्वनिश्चयात्। तथाहि विश्वलय महाप्रलये ऽवशिष्टयेकाद्वितीयशब्दाभिधेयस्य परब्रह्मणः श्रीपुक्रवे स्य नित्यमुक्त त्वं तावन्निर्विवादं तथाच तस्यापि ज्ञात्रभिन्नाहमर्थस्व प्रतिपादयन्त्य सत्साम्यापन्नानां मुक्तानां जीवात्मनामपि तथात्वं न्वन्ति श्रुतयः " ब्रह्म वेद्मप्र श्रासीत् । सचात्मानं वेदाहं ब्रह्मा बहुस्यां प्रजायेय नामरूपे व्याकरवाणि, त्रिवृतं त्रिवृतं करवा निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीत्याद्याः।" न केवलमेतासांश्रुतिनामत्रप्रस किन्तु मुक्तानां वामदेवादीनामनुभवश्रवणम्पि तद्भ्येतत् पश्य ऋ देवः प्रतिपेदे, ऋहं मनुरभवं सूर्यश्च। अभयं वै जनकः प्राप्तोऽसि यदाः मेव वेदाहं ब्रह्मास्मीति। श्रीमद्भगवद्गीतायामपि श्रीमुखेनैवाहमर्थः त्वं निर्णीतं तथाहि 'वेदाहं समतीतानि वर्त्तमानानि चार्जु ने'त्यसमद् सर्वज्ञत्वयोगः। " ऋहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा मन प्रवर्तते " इति जगजन्मादिकारणब्रह्मलच्चारलचितत्वम् । मृत्वा भजन्ते मां बुधाभावसमन्विता । सर्वज्ञानवद्भजनीयः <sup>4</sup>तेषामहं समुद्धर्तेति " संसारनिवारकत्वम् । मम साधर्म्यमार इति मुक्तोपसृष्यत्वम्। " मामप्राप्येव कौन्तेयततोयान्त्यधमांगित्। तद्प्राप्तेः संसारकारणत्वम्। " अतोऽस्मि लोके वेदेच प्रथितः त त्तमइति " " मत्तः परतरं नान्यत्किञ्चिदस्ती " त्यन्वयव्यतिरे वित्कृष्टत्वम् । "अहमात्मागुढाकेश । चेत्रज्ञं चापिमांविद्धीति" विश्वा-तरात्मत्वम् । " विष्टभ्याहमिदं कृत्स्नमिति " सर्वाधारत्वम् । " न द्स्ति विना यत्स्यान्मया भूतं चराचरामिति " सर्वव्यापकत्वम्। वेदैश्च संवें रहमेववेद्य इति " शास्त्रयोनित्वम् । " प्रकृतिं विद्धि परामिति " चेतनाचेतनप्रकृत्यधिष्टातृत्वम् " अवजानन्ति मां ढाइति " तद्वज्ञयामूढत्वरात्तसत्वासुरत्वप्राप्तिहेतुत्वम् । रगां ब्रजेति सर्वशरण्यत्वम् " ब्रहं त्वां सर्वपापेभ्योमोत्तयिष्यामि ाशुचइति " सर्वपापनाशकत्वं तच्छरणागतस्य शोकाभावश्चेत्यादिना थाच सर्वशास्त्ररूपाया गीताया ऋस्मदर्थाभित्रसर्वज्ञानन्तविचित्रशक्तया-यः श्रीभगवान् पुरुषोत्तमोरमानिवामः श्रीकृष्णएव विषयइति निश्चीयते, राहृतहेतुगर्भितवाक्येभ्यः तस्मादहमर्थाभिन्नएव परब्रह्मभूतोविश्वात्मा गवान्वासुदेवः। तथैवास्मदर्थाभिन्ना उक्तलज्ञणलद्या जीवात्मनः। इति रद्धम् । किञ्च सर्वश्रुतिमूलभूतस्य सर्वमन्त्रशिरोमणिरूपस्याप्यस्मच्छ-प्रयोगदर्शनान् गायव्याख्यस्याप्ययमेवार्थः ज्ञात्रभिन्नास्मद्र्थएबात्मेति वत् । ननु त्रात्मबुद्धयोरन्योन्याध्यासाभिप्रायको ऽयमस्मत्प्रयोगोना-स्वरूपइति चेन्न धीशब्दस्य पृथक् प्रयुक्तत्वात् । " योदेवो नो धियः चोद्यादि "त्यत्र योदेवपदार्थः सार्वज्ञपाद्यनन्ताचिन्त्ययावदात्मवृत्तिस्वा-विकगुणशक्तिवैभवाश्रयः परमेश्वरो विश्वातमा स नोऽस्मद्र्थभूतानां वात्मनां सम्बन्धिधीर्बु द्विविषयप्रविणा तस्याधिय इति कर्मणि षष्ठी यमित्यर्थः यद्वा द्वितीयान्त्वहुवचनमिदं वोद्धयम् तथाच या विषय-प्राः ताः प्रचोदयात् स्वविषयिका ब्रह्मस्वरूपविषयिकाः कुर्यादिति प्रगोनियन्तृत्वेन स्वतन्त्रसत्वयोगोऽस्मद्र्थभूतानाञ्च प्रत्यगात्मनां शब्दोपलचितचेतनवर्गस्य च नियम्यत्वेन परतन्त्रसत्तायोगश्च स्पष्टं न्त्रतइति । एतेन कर् त्वमपि निरूपितं, तथाहि (विज्ञानं यज्ञं तनुत-ने ) कर्ता शास्त्रार्थवत्वादिति शास्त्रान् ।

किं प्रकृतिरेव कर्जीति तदीयकर्तृ त्वाध्यासेन जीवस्य कर्तृ त्व-विहारः । उत स्वभावत एव जीवः कर्त्ते ति संशये पूर्वपद्यः ॥ "श्रकतेँ स्मा " । कठवल्लीषु " इन्ताचेन्मन्यते हन्तुं हतश्चेन्मन्यते हतम् उभौ न विजानीतो नायं हन्ति न हन्यते " । इतिश्रवणात् । हन्तुं हन्तारं नुमित्यादाविव । श्रौणादिकस्तुन् प्रत्ययः । " य एनं वेत्ति हन्तारं यरचैनं मन्यते हतम्। उभौ तौ न विजानीता नायं हन्ति न हन्यते हित श्रीगीतावचनैकार्थ्यात्। हननकर् त्वप्रतिषेधस्र कर् त्वमाव्योपलक्षणम्। स्रवराः। स्रहङ्कार विमृद्धात्मा कर्त्ताहमिति मन् "गुणैः कर्माण सर्वराः। स्रहङ्कार विमृद्धात्मा कर्त्ताहमिति मन् "कार्यकारणकर् त्वे हेतुः प्रकृतिरुच्यतं "इति। स्रतो जीवः प्रस् कर्त्त्वमात्मन्यध्यस्यन् कर्त्ता विच्यपदिश्यते शास्त्रमित त कर्त्त्वमात्मन्यध्यस्यन् कर्त्ता विच्यपदिश्यते शास्त्रमित त कर्त्त्वमात्मन्यध्यस्यन् कर्त्ता विद्धान्तः। बुद्धेः प्रकृतेर्वा क्यानिकत्तकामः। "मुमुद्धन्न द्योपासिते " त्येवमादिशास्त्रं स् चानिकत्तकामं भोक्तारमेव नियुङ्के शास्त्रफलं प्रयोक्तरीतिन्या स्थायाधः विधिनिषेधात्मकं फलं प्रयोक्तरि, कर्मप्रयोक्तरि, तत्रकर्म कृतिमिति यजमान एव तस्मात्स्वयमेव यजमानोऽङ्गप्रधानेष्ठ् स्यादिति। किन्न शास्त्रीण कर्ता वोधजननद्वारा नियुज्यते नचाचे बुद्धिप्रकृत्योः वोधनीयत्वमिति। स्रतोभोक्त्त्वात् वोधनीयत्वमिति। स्रतिभितिषेधशास्त्रनियोज्यइति युक्तम्।

नच कृटस्थत्रात्माऽहङ्कर्तेति परकीयकर् त्वमात्मन्य श्रभवति हन्ताचेन्मन्यते हन्तु मिति मन्त्रस्तु । न जायते स्त्रि विपश्चिदितिमन्त्रे नहन्यते हन्यमाने देह इति देहातिरिक्तस्यात्म नायोग्यत्वेन प्रकृतत्वात्तद्विषयतयोपपद्यते कर् त्वप्रतिषेधिकानि भन नानि तु प्रकृतिगुणादिकमनपेच्य केवलस्य जीवस्य कर् त्वप्रतिचे "तत्रैवं सित कर्तारमात्मानं केवलन्तु यः पश्यत्यकृतबुद्धित्वाङ्ग श्यति दुर्मतिरिति " तदीयवचनान्तरे एकार्थ्यात्, तत्र केवा खातन्त्र्यपरः । उक्तार्थे मानम् । सांसारिकप्रवृत्तावधिष्ठानादिप हेतुत्वात् केवलं स्वातन्त्रयेण स्वात्मानं कत्तारं मन्यमानोदुर्भति सर्वथा कर्नु त्वप्रतिषेधे तु केवलपदस्य वैयर्थ्यं प्रसच्येत अन्यथा दीनां कर्तृत्वे तेषामेव भोक्तवापत्तिस्तयोस्सामानाधिकरण्या नद्यन्यकर ककर्मणा अन्येषां भोकृत्वं कुत्रापि प्रसिद्धम्। अपिन कर् कप्रवाहस्य नित्यत्वेनानिर्मात्तप्रसङ्गोमुक्तानामपि भोक्त्व श्चेंदुर्वार इतरकर् कत्वप्रसङ्गत्। किञ्च भोक्तृत्वमात्रस्वीकारे मुह व्यापाराश्रयत्वेनावश्यम्भावात् कथं कर्तृत्वमात्मनइति पण्डितम् चारणीयम् । दैवक्चै वात्रपञ्चममित्यत्र दैवशब्दः परमात्मपरः रसात्माधीनमेव प्रत्यगात्मनः कर्तृ त्वम् । "सकारयेत् पुरुयमथापि पापं तावता दोषवानीशितापि" इत्यादिश्रुतेः । वद्धावस्थायां प्रत्यगात्मनां वङ्कुचितज्ञानिकयाशक्तिकतया ज्ञानिकयादिजनने मनत्रादीनां सहका-रत्वं मुक्तावस्थायान्तु स्वपरस्वरूपाविभावेन बुद्धीन्द्रियादिनिपेच्चत्विमति वेवेकः । सर्वं हि पश्यः पश्यति सर्वमाप्नोति सर्वशङ्कतिश्रतेः । कृत्वादयोऽप्यूहनीयाः, तथाहि सुषुप्त्यादौ सुखादिभोक्तृत्वे प्रत्यभिज्ञाया विज्ञापत्ती "जन्ने क्रोडिन्नत्या" दिश्रुते श्च मानत्वत् कर्रे त्वभोकृत्वयो-काधिकरणत्वनियमात् । तस्मात्स्वाभाविककर्तृत्वाद्याश्रयत्वं प्रत्यगा-तनां सिद्धम् । उक्तलच्यास्य परत्रह्माि पुरुषोत्तमाख्येऽपि समन्वयात्त-विव्याप्तिस्तद्वारणाय परमेश्वरायत्तस्वरूपस्थितिप्रवृत्तिकइति । ऋस्म-र्थाभिन्नसर्वनियामकविश्वात्मनोवासुदेवस्यायत्तंतन्त्रंस्वरूपस्थितिप्रवृत्ति-यसः स्वरूपञ्च स्थितिश्चप्रवृत्तिश्चेतिसमाहारः स्वरूपसम्बन्धिन्यौ स्थिति-इती,इति वा सर्वदेश हालीनवस्तुविषयकज्ञानादौ क्रियाप्रवृत्यादौ च स्वा-च्यशून्यइत्यर्थः । तथा च देहादिविल च एज्ञानात्मत्वेऽस्मद्शीभित्रज्ञाना-यत्वे च सति परमेश्वराधीनस्वरूपस्थितिप्रवृत्तिकत्वमिति त्रिविधानामपि यगात्मनां साधारणं लच्चणम् तथात्वे च पूर्वदलयोः परमेश्वरसाधार-चेऽपि उत्तरदलस्यासाधरणस्य तत्रासत्वान्नोक्तदोषा-वकाशः। नन्वेवं मेश्वरे वैषम्यनैष् एयप्रसक्तिस्तस्यैवप्रयोजककर् त्वाभ्यपगमान पएयो-ययोगस्यापि तत्रैवप्रसङ्गापत्तोरितिचेन्नवैषम्यादीनां कर्मसापेन्नत्वान्नतत्र ाः । भगवता सूत्रकारेणाप्येतत्समाहितम् । वैषम्य नैपृ एये न सा-ात्वादिति नच तर्हि कर्मण्एवप्रयोजकत्वात् किमीश्वरेण गौरवमात्र-नत्यमहस्येति वाच्यम् । कर्माणि जङ्त्वे-न चेतननियन्तृत्वाद्यसम्भवा-मोजकत्वासम्भवः। अन्यथा घटादाविप तत्प्रसङ्गस्य व्याप्तिसम्भवात् विगाश्चीतन्ययोगाभ्युपगमे संज्ञा भेदोऽवशिष्यते न वस्तुभेदस्तस्यैवे-त्वंसम्भवात् । प्रागुदाहृतार्थे श्रुतय स्सन्ति । "तमेव भानते मनुभाति तस्य भासा सर्व मिदं विभाति " एष एव साधु कर्म कारयित तं भ्यो लोकभ्य उन्निनीषते एष एवासाधु कर्म कारयति तं यमेभ्यो हेश्योऽ यो निनीषते । त्रात्माहि परमः स्वतन्त्रोऽधिगुगो जीकोऽल्पश-स्वतन्त्रोऽवरः श्रक्तित्यशक्तिः पुरुषः पुरागः नचान्येषां शक्तय स्ता-ाः स्युः स कारयेत् पुण्यमथापि पापं न तावता दोषवानीशिताऽपि पद्याः। बुद्धिर्ज्ञानमसंमोहः चमा सत्यं दमः शुमः सुखं दुःखं भवो

1

भावो भयत्र्वा भयमेवच । ऋहिंसा समता तुष्टि स्तपो दानं यशो भवन्ति भावा भूतानां मत्ता एव पृथग्विधाः " इति श्रीमुख वचना सन्धेयानि । यदि प्रत्यगात्मनां मध्यमपरिमाणवत्वां स्यात्तदा वत्सावयवत्वेनानित्यत्वं स्यात्तथासित शारीराणां नित्यत्वप्रतिप रश्रुतयो वाध्येरन् यदि जीवानां विभुपरिमाणकत्वमिष्यते तद्ोत गत्यागतिभि श्रलनमेव न घटेत तथात्वे उत्क्रान्त्यादिवोध्य व्याकुप्येरन्नित्यतः श्रणपरिमाणकत्वं प्रत्यगात्मनां प्राङ्नि "अण हा प आत्मा चेतसा बेदतव्यो यस्मिन् प्राणः पञ्चधा त्रण्वा हो प त्रात्मा यंवाएते सिनीतः पुरुषं पापम् विवालाम शत शतधा कल्पितस्यच भागोजीवः स विज्ञे यः सचानत्याय कल्प्यते श्रुतिभ्यः। उत्क्रान्ति गत्यागतीनां नागु रतच्छु ते रितिचेन्नेतराधिक श्रुतिस्यः। उत्क्रान्ति गत्यापुणाम् पास्तु स्व हित्यादि न्यायाच । योयं तद्गुणसारत्वात्तद्व्यपदेशः प्राज्ञवदित्यादि न्यायाच । योयं मयः प्राणिष्विति प्राणसम्बन्धिनं जीवात्मानं प्रस्तुत्य स वाएष आत्मेति महत्वाम्नानात्राणुरितिचेन्न तत्रजीवादितरस्य ब्रह्मणोऽहि अल्मात महत्वाकारमण्डा राज्य अल्पात प्रतिबुद्ध आत्मेति प्र प्रतिपादनात् " तदनुवन्धित्वाच महत्वाम्नानस्येतिसूत्रार्थः । कृतमें नेदमण्परिमाण्कत्वमात्मनो न स्वरूपतः बुद्धे गुंगा कृतमगद्मण्पारमाण्यप्यापारमा नचैवद्याराप्रमात्रो द्वावरोऽपिदृष्ट " इति श्रवणात् । विमुत्वमे तिचेत्र । श्रहोविञेककौशल्यं भवतो देवानां हितकारिए: स्वह स्वभवनं दह्यते " उक्त वाक्यस्याणुत्वपरत्वोनास्मत्पचपातित्वत् बुद्धेहपाधेः परिमाणात्मकगुणेन तथात्मनः स्वरूपवृत्तिपरिमार गुर्णेन चोभयथापि, अवरो जीवात्मा, आराग्रमात्रोदृष्टः योगभिरनुभूतो विति । दृश्यते त्वप्रया बुद्धया सूद्दमैः सूद्दमात्मद रिति " श्रुत्यन्तरात् आरायमात्रोऽतिसूदमोऽण्रित्यर्थः ।

अथ प्रत्यगात्मनो ऽग्रुपिरमाणकत्वे तस्य शरीरैकदेशस्य कदा सर्वशरीरावच्छेदेन सुखदुःखागु पलिवधिरित चेन्नैकदेश नोऽपि प्रत्यगात्मनो ऽग्रुत्वेऽपि तदाश्रितधर्मभूतज्ञानस्य विसुत्व दोषावकाशः । स्त्रितं भगवता श्रीवादरायेण (गुणवद्वा लोकव २ । ३ । १४ ) प्रत्यगात्मा हृदिस्थितोऽपि स्वगुणेन ज्ञानेन स्व व्याप्नोति । यथामणि यु मिण वी एकदेशवर्त्तिभिः स्वालोकै रने यथा प्रकाशयत्येकः कृत्स्नं लोकिममं रिवः त्तेत्रं त्तेत्री तथाकृत्स्नं प्रकाशयित भारतेति दृष्टान्तोपपत्तिसहकृतश्रीभगवद्भचनञ्चोक्तार्थे साधकम् । ननु प्रत्यगात्मनो ऽणुत्वे निरवयवत्वमवश्यम्भाव्यं तथात्वे चेश्व-रस्य तत्राव्यापनात्तदन्तर्यामित्वभङ्गइति चेन्न तुच्छत्वाच्छङ्कायाः प्रत्यगात्मनो ऽणुत्विनरवयत्वयोः सतो रिप परमेश्वस्य व्यापनशील-त्वेन सर्वत्र व्यापकत्वात् ।

अथ कस्मादुच्यते महाविष्णुरिति यस्मात्सर्वोह्नोकान्सर्वान् देवान्सर्वात्मनः सर्वभूतानि व्याप्नोति । स्नेहो यथा पललपिएड श्रोत श्रोत मनुव्याप्तमिति प्रश्नोत्तराभ्यां निर्णीतत्वाच्छ्र्तिभिः, नहि नियम्यनियन्तृत्वयो र्व्याप्यव्यापकत्वयोश्च भावे सावयवत्वं निरवय-बत्वञ्च प्रयोजकं तथात्वे सति कालशब्दस्यर्शादीनां निरवयवाणां भगवित्रयम्यत्वाभावप्रसङ्गात् किन्तु वस्तुवृत्तिव्याप्यत्वव्यापकत्व निमित्तभूता शक्तिरेव तत्र प्रयोजिका एवळ्च सर्वगतस्य परमात्मनः तर्वव्यापकताशक्तियोगश्रवणा त्सर्वमनवद्यम् । तस्मा त्सिद्धं प्रत्यागा-मनामगुत्वम् । इत्थं प्रत्यगात्मनां परिमाण्विवादं निराकृतं भवति नम्प्रतितेषां सङ्ख्याविवादं निराकत्तुं प्रतिशरीरंभिन्न इति विशेषण्-भिहितम् । ब्रह्मादिस्थावरान्तेषु प्रत्येकमेकैको विलद्यसम्प-त्यर्थः । एतेन परमात्मनः प्रत्यगात्मनां महद्रैलच्एयम्कं सर्वगतस्य ह्मग्रस्सर्वत्रैकत्वात । तथाच तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्य नश्ननन्योऽ भचाकशीति, श्रुतिमुखेन प्रत्यगात्मपरमात्मनो विभागश्रवणात् । निनैव जीवानामितरेतरस्वरूपभेदश्च स्पष्ट एवदर्शितः अजो त्दों को-षमाणोऽनुशेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्य इति श्रुतेः। नत्वेवाहं ातुनासं नत्वं नेमे जनाधिपाः । नचैव नभविष्यामः सर्वे वयमतः मिति श्रीमुखवचनाच एतेनैकजीववाद पद्योनिरस्तो भवति ।

यद्ये कएव जीव उररी क्रियते तदा सर्वेषां प्राणिनां भोगसाः कर्यं प्रसज्येत । नचो पाधिक भेदस्य तिन्नयामकत्वमङ्गीकृत्य व्यव-पपद्यत इति वाच्यम् । हस्तपादाद्युपाधिभेदेऽप्पनुसन्धानदर्श-त् । नचान्तः करणभेदो ऽविद्याभेदो वा तिन्नयामक इति वाच्यम् । तन्यैक्ये चजुरादिभेदवदन्तः करणभेदस्यानुसन्धानप्रयोजकत्वा स्भवात् । नन्वन्यकरणभेदस्याप्रयोजकत्वेऽपि तदैक्याध्यासापन्नान्तः

करणभेदस्यानुसन्धानप्रयोजकत्वमभ्युपगन्तुं शक्यत इति निर्विशेषस्वप्रकाशे ज्ञाताज्ञात विभागहीने चेतनेऽन्तः करणादे 🗨 त्म्यारोपासम्भवात् । किञ्च प्रतिदिनमन्तःकरणमुत्पद्यते 🕳 चेत्यन्तः करणभेदात् पूर्वदिनानुभूतस्य परेद्यु स्मरणं नस्याद् स्मरणयोः सामानाधिकरण्येन कार्यकारणभावात्। ननु संस्कारा विधातस्यैव पुनरुद्वोधेन तत्रान्तःकरणस्य भेदाभावान्नोक्तदोष चेन्न संस्कारात्मनाविधतस्य समृत्याद्यनुपयोगात् । अन्यथा सुष्टुस् तदुत्पत्तिस्स्यात्। अथाविद्याया अनर्थस्यच सम्बन्धः शुद्धे श्रन्तः करणविशिष्ट्रं वा वर्त्तते नाद्यः वन्धमो चयोवैयधिकर् नान्त्यः चैत्रे भुक्ते मत्रस्यापि तृष्तिः स्यात् चैत्रस्य दुख् निवृत्ती मै तत्प्रसङ्गात्। चैत्रमैत्रात्मनो रैक्यादिति साङ्कर्यस्य ताद्वर नचाविद्यानिवृत्तिरूपमोत्तस्य शुद्धब्रह्मवृत्तित्वात् सुखदुःखानुस् त्त्रस्योपहितचैतन्यगतत्वान्नोकसाङ्कर्यावकाश इतिवाच्यम् । सोत्रयोस्सामानाधिकरणस्यानुपपन्नत्वात् । वद्धस्य निवृत्तिर मोत्त इत्यापतेश्च ननु यत्क्रलिपतं तन्निवर्त्तते यज्ञाकलिपतं तन्नि मात्र इत्यापप्य गुरु गुरु । इतिनियमादुपाधेः कित्पतत्व । इतिनियमादुपाधेः कित्पतत्वानियमादुपाधेः कित्पतत्वानियमाद्यपि न यतः विशिष्टचैतन्यशुद्धक्षे रयोगान्मोत्तान्वियत्विमत्यपि न यतः विशिष्टचैतन्यशुद्धक्षे भेंद इति भवतां राद्धान्तस्तत्र विशिष्टस्य मिथ्यात्वं सत्यत्वं वा भेद इति भवता राद्धान्तस्तत्र । नान्त्यः विशिष्टस्य विशिष्टस्य मृषात्वेन मोज्ञान्वयासम्भात् । नान्त्यः विशिष्टस्य तत्र दृश्यत्वादे व्यभिचारितापत्तेः नापि दुःखानुसन्धातृत्वमुप् तत्र दृश्यत्वादं व्याभचारितापरात् सार्वे व्याप्तत्वात्तत्रेवमोत्त हार्वे व्याप्तत्वात्त्रेवमोत्त हार्वे व्यापतम् । अविद्यारूपवन्धस्य शुद्धचैतन्यवृत्तित्वात्तत्रेवमोत्त हार्यान्य न्यगतम् । आवधारूपवरपण पुष्य इति वक्तुं शक्यते दुःखानुभ मोत्तयो स्सामानााधकरूप्यगुरायपार्थः । श्रीवाविद्याया त्र्यनथहेतुत्वात् । यत्र दुःखानुसन्धानं स एव वद्ध गैवाविद्याया स्त्रनथहतुत्वात् । पत् कुरुगाकः मोन्नीचित्यात् नाष्यविद्याविच्छन्नत्वेन शृद्धे ऽपि चैतन्ये दुःखान्सन्धाः मोत्तीचित्यात् नाष्यविद्यावाच्छ्रभूत्याः भूष्य । निमिति तयोः सामानाधिकरण्यमुपपन्नमिति वाच्यं दुःखानुसन्धाः क्रिक्टमे क्रिक्टमेर्टिकः स्वानसन्धारुत्वस् निमिति तयोः सामानाधिकरएयमुपप्यापात् । त्रयातीतत्वा सम्भवात् यदि शुद्धे चैतन्येऽपि दुःखानुसन्धातृत्वम् तदाऽवस्थात्रयातीत्वरूपं शुद्धत्व व्याह्नयेत, श्रथचोपहितस्योपम् तदाऽवस्थात्रयातीत्वरूपं शुद्धत्व व्याह्न्यण, व्यवना स्वर् त्वेतोपाधेः शुद्धवृतित्वमेव वाच्यं तथासति उपाधीनां नानत्वा कोपाधि निवृत्तौ मोत्तः सर्वेषामुपाधि निवृत्तौ वा नाद्यः प्रतिवि स्योपाधे रूपरमात्सदामुक्तिरेव नतु वन्घ इत्यापातात् नान्त्यः पाधीनामुपरमाभावान्न कस्याप्यधुना मुक्ति रित्यङ्गीकारापतेः। पाधीनामुपरमाभावात्र कस्याप्यधुना मुक्तिरित्यङ्गीकारापनोः । सर्वेषा-पाधीनामुपरमे तु संसारोच्छेदापत्तेः। अपि चैकजीववादे अविद्याया कत्वेनैकस्य मुक्तत्वे इदानीं प्रपञ्चानुपलम्भापत्तेः पूर्वं मुक्तयभावे वामः गादिमुक्तिप्रतिपादकबहुवाक्यविरोधः प्रसंक्जेत । पन्नसाचात्काराणामप्यमुक्तावर्वाचीनानामाषाढवाते चलति द्विपेन्द्रे कीवतो वारिधिरेव काष्टा इति नियमेन मुक्तिद्र रोत्सारिता स्थात्। ख्रे कजीववादे ख्रहं त्वमयमिति प्रत्यक्तव पराक्तव प्रत्ययानामुच्छेदः मज्जेत । निह देवदत्तं प्रति त्वमिति धीविषयस्य तमेष प्रत्यहमिति विषयत्वं युक्तम् । ननु नायं दोषः भिन्नभिन्नान्तः करणमादासाहं त्व-दिप्रत्ययानां सविषयत्वव्यवस्थोपपत्ते रिति चेन्न थोगिनः कायव्युद्दे नान्तःकरणतादात्म्यारोपेऽप्यशमत्येव प्रतीतेः । नच तत्रान्तः करणमे-मेवेति वाच्यम् । वाह्यकरणानामप्येच्यापत्या कायव्यूहस्यैवासम्भवात् ञ्च । त्वनमते एकस्या एव चितः सर्वान्तः करगौरभेदाध्यासेन चैत्रस्य किसाचात्कारेण कृष्यभ्रमनिवृत्तावष्यन्येषामपि निवृत्यापत्तेः। श्रन्तः रगास्य भेदाद्यवयवस्थापकत्वात्। अन्यथा योगिकायव्यूहे देहोऽपि क्रिमेदकः स्यात्। अथ चैकजीवः सर्वकल्पकस्तेनैव सर्वमिदंकल्पितमिति त्र जीवस्य कारणतां निषिद्धष परमेश्वरकारणत्वबोधकानां श्रृतीनां धापत्तेः सार्वज्यवोधकश्रुतीनां निर्विषयत्वापत्तेश्च । नच समष्ट्रयभि-निनो जीवस्यैव सार्वज्ञ्यादियोगोऽभ्युपगम्यत इति वाच्यम्। लोके वित्वेन प्रसिद्धेषु सार्वज्यादेः प्रत्यत्तादिना वाधितत्वात् । प्रसिद्धभिन्नस्य र्विज्यस्वीकारे तस्येश्वरत्वेनेष्टापत्तेः । नचान्तःकरणभेदाध्यासात्तदनु-वविपरीतानुभवयोरुपपत्तिरिति वाच्यम् । सर्वज्ञस्याधिष्ठानत्वं जान-स्तद्ध्यासासम्भवात् भ्रन्तिसर्वज्ञयोरेकत्र व्याहतत्वाच । "तान्यहं द सर्वाणि नत्वं वेत्थ परन्तपे "ति स्मृत्या जीवानिसमानिनः सर्वज्ञता-धानाच । तस्मादेकजीवपची हेयः ।

#### इत्येकजीववादस्य निराकरणम्।

तिरस्ता, एकजीवात्मवादिनः । अवच्छेदवादिनो निरस्यन्ते । ते त्त मन्यन्ते, एक एवात्मा विभुस्तत्तदुपाध्यवच्छिन्नो, भिन्नतया प्रतीयते टावच्छिन्नाकाशवत् , स्वस्वोपाधिभिरवच्छिन्नात्मानः स्वीयस्वीयसुख-खादिकं साचात्कुर्वन्ति अतो न सुखदुःखसाङ्कर्यम् । अवच्छेदको हि

तत्तदन्तः करण्रूपोपाधिः। अविद्याबा इति नैतद्युक्तं विचारात्त्रस्य = तत्र न तावत्तत्ततुपाध्यवच्छिन्न त्रात्मेति पत्तो युक्तिसहस्तथाहि ्द्वितीयात्मवादे यदि तत्तदुपाधीनां विभुत्वमुररीक्रियते तदा सर्वास त्वेन प्रपञ्चस्यान्ध्यं प्रसञ्जेत प्रकाशकाभावात् । नोपपद्येरन् उत् गत्या गत्यादयः। स्याच मुक्तोपसृष्यस्य ब्रह्मण्योऽभावः। (ब्रह्मविदामा मुक्तोपसृष्यव्यपदेशात् ) मामेवैष्यसि सत्यन्ते प्रतिजाने प्रियोसि ज्ञानतपसा पूता मङ्गावमागता " इति श्रुतिसूत्रस्मृतयो वाध्येर पाधीनामणुत्वपत्तः साधीयान् । उपाधिगमनवेलायां तदवच्छि तीयस्य ब्रह्मग्रस्सर्वगतत्वात्तेन सह गत्याद्यनुपपत्या घटे गच्छा चिछ्रत्राकाशस्य गत्यनुपपत्तिवत् गमनानुपपत्तेः। पदे पदे वन्ध चिछ्नजाकाशस्य गत्यनुप्रमाप्तप्त्या । अनाद्युपाध्यवच्छिन्नस्याकस्माच्छास्त्रोक्तज्ञानासाधाः स्याताम् । अनाद्युपाध्यवच्छिन्नस्याकस्माच्छास्रोक्तज्ञानासाधाः स्याताम् । अनाद्युपाध्यवाध्यवप्रभागाः । त्राम्य विदित्वाऽतिमृत्युमेति नाम्यस्य विनेव मुक्तिः स्यात् (तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नाम्यस्य । तस्य विद्यतेऽयनाय) यदा चर्मवदाकाशं वेष्टियिष्यन्ति मानवाः। तद् विद्यतेऽयनाय) यदा चमवदाकारा वटावरवा । ज्ञाय दुःखस्यान्तं निगच्छतीत्यादिश्रुतीनाञ्च वाधस्स्यात् नि शुद्धबुद्धाद्वितीयनिर्विशेषचिन्मात्रस्याकस्माद्धन्धः प्रसञ्जेत शुद्धबुद्धाद्वितायानावशायापुरमावश्चा । उपाधीनां मध्यमपुर जिज्ञासावोधकशास्त्रस्य च वैरुयर्थ्यक्च । उपाधीनां मध्यमपुर जिज्ञासावोधकशास्त्रस्य च वय्यथ्यश्च । उपाया प्रमानिक प्र पत्ति न सम्भवद्वाक्तकः। अगुज्य अगुज्य पत्ते प्रागुद्वा सिद्धान्तविरुद्धत्वात् , चान्नुषत्वापत्तेश्च। किञ्चात्र पत्ते प्रागुद्वा सिद्धान्तिवरुद्धत्वात् , चान्नुषत्वापत्तेश्च। किञ्चात्र पत्ते प्रागुद्धाः सिद्धान्तविरुद्धत्वात् , चाजुषत्वापण्य । गुर्व्याः ऽपि दोषा दु वाराः । एकस्यैवात्मनस्सर्वोपाधिप्रयुक्तानां सुर्वे सर्वेरनुभवितुं शक्यत्वन विश्वानयान्यान्यात्रात्रात्र अविकर्मावितुं शक्यत्वन विश्वानयान्यात्र । सर्विकर्मार्जितपुण्यपापैरेकस्य योगात् कर्यस्यावश्यम्भावात् । सर्विकर्मार्जितपुण्यपापैरेकस्य योगात् कर्यस्यावश्यम्भावात् । स्रवित्व भवत्सिद्धान्तेऽवच्छेकद्कस्योप तेनैंगैकेन भोक्तव्यमिति। श्रापच स्वार्त्तश्चा अस्त स्वान्तभक्का विवादि विकादि विकादि हैतापत्या सिद्धान्तभक्का सत्यस्य ज्ञाननाश्यत्वाभावेनानिर्मोक्षप्रसङ्गाच परमते प्रवेशाप सत्यस्य ज्ञाननाश्यत्वाभावना।नभाष्ट्रवाश्याः द्वितीयो ऽनुपपन्नत्वात् । श्रान्यथा स्वप्नरज्वा जायद्वस्थायां राज्य द्वितीयो ऽनुपपन्नत्वात् । श्रान्यथा स्वभरत्वा आस्त्रात्वात् श्रु विविद्यति । विद्विद्याः ।

॥ इत्यवच्छेदवादनिरसनम्॥

#### श्रथ प्रतिविम्ववादस्य विचारः ।

ननु स्यादेतदुपाध्यवच्छिन्नजीवात्मदादे प्रागुदाहृतदोषाणां विद्य-गनत्वात्तद्वादो मा भवतु प्रतिविम्ववाद एवाङ्गीक्रियते। तथाहि विम्व-थानीयं त्रह्म जलस्थानीयेऽन्तःकरणाचुपाधौ प्रतिविम्यितं सज्जीवभा-मापद्यते । उपाधेश्चाविद्याकल्पितत्वात् तत्प्रयुक्तो भेदः । यथा सूर्यस्य ालपूरितेषु घटेषु तत्र तत्र प्रतिविम्बादभेदो घटोपाधिकृतो भेदश्च । तत्रै हिसन् चाल्यमाने घटजले तद्गतस्यैकस्यैव प्रतिविम्बस्य कम्पादियोगो ान्येषां प्रतिविम्बानाम् । एकस्मिश्च घटनाशे तद्गतस्यैकस्यैव प्रतिविम्ब य विम्बभावापत्तिर्नान्येषां, तथैकस्मिन्नान्तःकरणे सुखदुःखाद्यात्मना रिगामे सति तद्गतस्यैकस्यैव चेतनप्रतिविम्बस्य तत्तत्सुखदुःखाद्यनुभवो ान्येषां प्रतिविम्बानाम् । तथा चैकस्मिन्नुपाधौ तत्वमस्यादिवाक्यजन्य विब्रह्म क्यज्ञानात्राशापन्ने तस्यैव ब्रह्मभावापत्तिलच्गो मोचो नान्येषा-मेति, सुखदुःखभोगसाङ्कर्य्याभावव्यवस्थोपपत्तिर्बन्धमोत्तोपपत्तिश्च सुव-ति चेन्न । दृष्टान्तवैषम्येणानुपपन्नत्वात्, यथा सूर्यरूपस्य विम्बस्य लादिरूपोपाधेश्च रूपवत्त्वात् सावयवत्त्वात् परिच्छन्नदेशवृत्तित्वेनं देशत्वाच प्रतिविम्वभावोयुक्तो वक्तुम्। प्रकृते बिम्बस्य ब्रह्मणो नीरू-त्वान्निरवयवत्वाच सर्वगतत्वाच उपाधेरपि नीरूपत्वनिरवयवत्वाभ्यां तिविम्वभावस्य सर्वथैवासामञ्जस्य विचारणीयं मनीषिभिर्देवानां हित-गरिभिः। न च नीरूपनिरवयवयोरिप रूप्राकाशयोः प्रतिविम्बद्र्शना ानुपपत्तिप्रसङ्ग इति बाच्यम् । सावयवद्रव्याश्रितस्यैव रूपस्य सूर्यच-द्रादिप्रभामण्डलयुक्तस्यैवाकाशस्य रूपावयवसम्पन्न एव जलादौद्रव्यवि-प्रोषे स्वसजातीये प्रतिविम्बोपलब्धेरती नोक्तदोषस्योद्धारः क्तयुक्ते राभासमात्रत्वेनाशयोजकत्वात् । वस्तुतस्तु रूपस्य स्वाश्रयद्रव्यता-त्म्येनापृथक्सिद्धत्वात् तथैवाकाशस्यापि पञ्चीकरणद्रव्यत्वेन रूपावय-त्वात् केवलयोस्तयोः प्रतिविम्बभावो नास्त्येव गुणिपृथग्भूतरूपस्याव्या-ताकाशस्य च दृष्टिगोचरत्वाभावात् । तत्प्रतिविम्वः सर्वथाऽनुपपन्नः । तरथा निरवयवनीरूपस्यापि शब्दादे रसादौ, रसादेः कालादौ च प्रति-म्बभावो दृश्येत न तु तद्स्ति । तथाप्रकृतेऽप्यनुसन्धेयम् । ननु नीरूप-रवयवशब्दस्यापि प्रतिध्वनिरूपप्रतिविम्बदर्शनात् तथा प्रकृतेऽपि स-भावनीयमिति चेत्र। अनुपपत्तिसाम्यात्। व्यञ्जकतया सन्निधानमात्रेग ध्वनिधर्माणामुदात्तादिखराणां वर्णेष्वारोपोपपत्ते ध्वनेर्वर्णप्रति वि पाधित्वकल्पनाया निष्प्रमाणकत्वात् । प्रतिध्वनिरिप न पूर्वशब्द्प्रमान्यः पञ्चीकरणप्रिक्रियया पटहपयोनिधिप्रभृतिशब्दानां वितिसिल्यः शब्दत्वेन प्रतिध्वनेरेवाकाशशब्दत्वेन तस्यान्यशब्दत्वायोगात् । प्रतिशब्दोऽपि न पूर्ववर्णप्रतिविम्बः, वर्णाभिव्यञ्जकध्वनिन्निः प्रतिध्वनेम् लध्वनिवदेव वर्णाभिव्यञ्जकत्वेनोपपत्तोः । किञ्चास्मिन्यः स्वानन्तर्गतस्य स्वसिन्निहितस्य चैतन्यप्रदेशस्यान्तः करणे प्रतिविम्वयः वक्तव्यतया तत्र तत्रान्तः करणस्य गमने विम्वभेदात् । प्रतिविम्यः भेदावश्यम्भवेनावच्छेदवादे इव न्नणे न्नणे बन्धमोन्नाववश्यम्भवेनावच्छेदवादे इव न्नणे न्नणे बन्धमोन्नाववश्यम्भवेनावाव्यश्यम्भावेनावच्छेदवादे ।

ननु सिद्धान्ते उपाधेरणुत्वानङ्गीकारात् तथात्वे च तस्य वत्वसिद्धे नींक्तदोषावकाश इति चेन्न । स्वोक्तिविरोधात । तथा गुणसारत्वात्ताद्व्यपदेश " इत्यस्य सूत्रस्य व्याख्याने श्राणुविष श्र तीनामुपाधिपरिमाणपरत्वेन व्याख्याय जीवगताणुत्वपरिमार् श्रु तीनामुपााधपारमाणपरत्वम् व्याद्भारमाण्नास्य परिमाण्चयप्र कृतम् । तद्गुणसारत्नाष्ट्राक्ष्यपदेशो न स्वत इति भाष्यात् तदुत्क्वान्त्यादिभिश्चास्योत्कान्त्यादिव्यपदेशो न स्वत इति भाष्यात् तदुत्क्रान्त्याादामश्रास्थात्कान्त्यापुर्व तहि विभवेकात्मवादो दत्तति क्रि तासा जावपारमाणपरत्वमुन्य प्राप्त प्र प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प स्यात्। अथवाऽणुत्वावप्रवायः सुप्रम् तिहिं उपाधेरणुत्वं तव तिहुपाधिबुद्धिपरिमाणपरा विविज्ञिताश्च तिहिं उपाधेरणुत्वं तव तदुपाधिबुद्धिपारमाणपरा विवाशतास्य सार्वेतं नदावितः,श्रुतीनां बाधाः नैव सिद्धम्। श्रन्यथोक्तभाष्यस्थोन्मत्तप्रलापत्वापत्तोः,श्रुतीनां बाधाः यद्यज्ञन्यं तत्तत्सावयवम् । यत्रैवं तत्रैवं ब्रह्मवित्वस्य त्वयैव स्वीक यद्यज्ञन्यं तत्तत्सावयवम् । यश्रवः अत्य अनादित्वस्य त्वयेव स्वी मुपाघेः सावयवत्वमेवति चेन्न । तस्या अनादित्वस्य त्वयेव स्वी मुपाधेः सावयवत्वमवात चन्न । पूष्पा अस्मान्य । जन्यत्वासिद्धेः । जीव ईशो विशुद्धा चित् तथा जीवेशयोर्भिदा । जन्यत्वासिद्धः। जाव इरामान्यका प्रम्य विकासित्वाधात्। तचितोर्थोगः षडस्माकमनाद्य इति वचनात् अन्यथोक्तवाधात्। तिचितोर्थोगः षडस्माकमनाद्य इति अवस्थार्यः । पाधेर्जन्यत्वाङ्गीकारे तद्वच्छिन्नानां जीवानामपि जन्यत्वेन कृत् पाधेर्जन्यत्वाङ्गीकारे तद्वाच्छन्नाना जावाणात्वा । ताभ्यागमप्रसङ्गस्य दुर्वार वात् । किञ्च जीवस्य सादित्वे निर्हेतु त्राभ्यागमत्रसङ्गस्य दुवार वात् । त्रास्त्र व्याविशेषात्,प्रला क्षित्रारं मुक्स्यापि भूयःसंसारित्वापत्तिः।निर्हेतुकत्वाविशेषात्,प्रला ङ्गीकार मुकस्थाप मूयःससारत्वापा प्राप्त । किञ्चान्तः करणादिरूपोपाधिः । किञ्चान्तः करणादिरूपोपाधिः । किञ्चान्तः करित्वेचनीयम्। ना निर्हेतुकमुक्तिप्रसङ्गाचात सन्तरः । १७ व्याप्ताः । १० व्याप्ताः । १० व्याप्ताः । निर्हेतुकमुक्तिप्रमु । ना व्यानमिन्न । ना व् पिताप्रसङ्गात् ; अद्वैतिसिद्धान्तभङ्गात् , अनिर्मोत्तप्रसङ्गात् , अपि

परमतप्रवेशा । नापि द्वितीयः, श्रसम्भवात् । श्रन्यथां मृगमरीचिकान्तेऽपि सूर्यादेप्रतिविम्त्रभावो दृष्टिगोचरः स्थात् , न तु तदस्ति । प्रकृते । पर्वथाऽनुपपत्तिरेव । ननु "एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थाः । एकधा बहुधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवत् ॥ श्राकाशमेकं हि यथा वटादिषु पृथग्भवेत् । तथात्मैको ह्यनेकस्थो जलाधारेष्विवांशुमान् ॥ " उपमा सूर्यकादिवदि" त्यादिश्रुतिसूत्रसिद्धत्वात् प्रतिविम्ववादस्य । तदन्त्रकृति चेक्तारे चोक्तशास्त्रवाधापत्तिस्त्रवात्यतिष्ट्रतमेति चेन्न । " उपमा सूर्यका थात्वम् " इत्यादिसूत्रेण प्रतिविम्वत्रादं पूर्वपचीकृत्य " श्रम्बुवदमहणात्र थात्वम् " इतिसूत्रेण प्रतिविम्वत्रादं पूर्वपचीकृत्य " श्रम्बुवदमहणात्र थात्वम् । वस्तुतस्तु पूर्वोक्तश्रुतिसूत्रयोरन्तर्यामिदोषासंस्पर्शयन्त्रमाधानम् । वस्तुतस्तु पूर्वोक्तश्रुतिसूत्रयोरन्तर्यामिदोषासंस्पर्शयन्त्रमाधानम् । वस्तुतस्तु पूर्वोक्तश्रुतिसूत्रयोरन्तर्यामिदोषासंस्पर्शयन्त्रमाद्यान्त्रयात्वर्वेष एक एव भूते भूते व्यवस्थितः । पूर्वभूतशब्दो देवतिर्यङ् । नुष्यादिचेतनवर्गपरः , द्वितीयो भूतराव्दश्राचेतनपरः । तथाचोत्तममध्यादिचेतनेषु प्रधानादिजङ्वर्गेषु च व्यवस्थितोऽपि श्रप्रच्युतस्वरूपोऽजन्द्रगुण्यात्त्यादिभिश्च महात्मभिद्धं स्वते ।

नन्ववं कथं तद्गुणदोषैनं लिप्यते इत्याश्रद्धां दृष्टान्तमुखेन राकरोति—जलचन्द्रविति । यथा चन्द्रः श्रीगङ्गादिपुण्यतीर्थजलेषु करादिविलोडितगर्तादिजलेषु च स्वकरनिकरच्याप्त्या तत्र तत्र र्नामानोऽपि न तद्गुणैर्दोषैर्वा युज्यते । एवं ब्रह्मादिश्वपाकान्तेषु सर्वत्र म्येन स्वरूपच्याप्त्या तिष्ठन्नपि न तद्गतगुणदोषैर्यु ज्यते; श्रस्पृष्टस्वभान्त्वात् । " सूर्यो यथा सर्वलोकस्य चर्जुनं लिप्यते चार्जुषैर्वाह्यदोषैः । कस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा न लिप्यते लोकदुः खेन बाह्यः " इत्येकार्थ त्यन्तराचिति । किञ्च तवाभिन्नते विम्वभूतं ब्रह्म उपाध्यन्तर्गतं तदन्तः-वा । नान्त्यः श्रन्तः स्थस्य मत्स्यकूर्मादेरिवन्नतिविम्बादर्शनात् । नाद्यः व पत्ते ब्रह्मणोऽविद्यादिविहः स्थत्वासन्भवात् । तद्भ्यपुपगमे च सदेश-विपासदेशत्वात् श्राकाशादिवत् । पिष्ठिञ्जनत्वाच घटादिवत् इति योगात् । श्रवच्छदेपचेऽपि कृत्सस्यावरणे जगदान्ध्यापत्तिः । एकदेशा-रणे सदेशत्वाद्य कदूषणयोगेन मिण्यात्वञ्च पूर्ववत्साम्यम् । जीवाना-विरेतरभोगमाङ्कर्यञ्चति प्रतिविम्ववादिनरा हरेणम् । 1

# अथाभासवादस्य निराकरगाम्।

इतरे तु " जीवेशावाभासेन करोति माया चाविद्या च स्वयः भवती 'ति शुत्यर्थमजानन्तः स्वकपोलकल्पनया तामाभासपरतया व यन्त त्राभासवादं कल्पयन्ति । मायाभास ईश्वरः, त्र्यविद्याऽभासो इ इति । तत्तुच्छम् । प्रतिविम्बानुपपत्तिवद्स्यापि तथात्वात् । उक्तदोषः मत्रापि तुल्यत्वात् । " अच्छायमि "तिश्रुतेः । श्रुत्यर्थस्तु सर्वेषामि ज्ञानां ब्रह्मणश्चिच्छक्तिरूपत्वेन तदात्मीयत्वसामान्यात् तारतम्य ऽपि कञ्चित्सुकृतप्रधानं चेतनविशेषं, माया भगवदीयाज्ञानरूपा शाः " माया वयुनं ज्ञानमिति " कोशात् । यद्वा मायापरिणामभूतशमना वेकादियुक्तत्वात कार्यकारणाभेदिववत्तया ज्ञाने मायाशब्दप्रयो भगवत्स्वरूपगुणादिविषयकोपासनारूपा विद्योति यावत्। "विद्यर तमरनुत " इति श्रुतेः। तस्या मोत्तकारणभूताया ऋषि सकामाधि तमश्नुत " इति श्रुतः। तस्या मान्नकार्णमूणाया वार्यः विश्वासा क् नुष्ठिताया त्राभासः फलं, तत्प्रसाद्जन्यप्रिच्छि न्रेश्वयं, तेनाभास् भिधेयेनैश्वर्येण ईशं ब्रह्मस्द्रेन्द्रादिपद्रोह्णाई करोति "यो व विद्धाति पूर्व यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै श्रस्य देवस्य मीदुषो विद्धाति पूर्व या व वदाश्च शहरणाय प्रश्न । विद्याति वहुचः । विद्याति वहुचः । विद्याति वहुचः । विश्वतः । प वर्गत् वरं वृणीष्व, ऋहमेव पश्नामिध्पतिरसानी " ति श्रुतेः। १६ विवुधाः सर्वे ब्रह्मा ते च महर्षयः । वेददृष्ट न विधिना वैष्णव कृतुमार् प्रापुरादित्यवर्णं तं पुरुषं तमसः परम् । " तत्प्रार्थनाप्रसन्नो वरेषु । छन्दयन् श्रीभगवानात्मानं दर्शयित्वा ह्युवाच । " येन यः किल्पतो स तथा मामुपागतः। प्रोतोऽहं प्रदिशाम्यद्य फलमावृत्तिलद्याम्।। कोटिसहस्राणि विष्णुमाराध्य पद्मभूः। पुनस्र लोक्यधारुत्वं प्राप्तका शुश्रम ।। मया सृष्टः पुरा ब्रह्मा मद्यज्ञमयज्ञतस्वयम् । मतस्तस्य वराह्र ददावहमनुत्तमान् ॥ मत्युत्रत्वक्च कल्पादी लोकाध्यक्तवमेव चे ,, मोत्तधर्मे राजधर्मे च। " विश्वरूपो महादेवः सर्वमधे महाकतौ। ज सर्वभूतानि स्वयमात्मानमात्मना ॥ महादेवः सर्वयक्षे महात्मा हुत्व त्मानं देवदेवो वभूव। विश्वाँह्मोकान् व्याप्य विष्टभ्य कीर्त्या विर चु तिमान्कृतिवासा " इति नारसिंहे च। " ब्रह्माद्यः सुराः सर्वे हि माराध्य ते पुरा । स्वं स्वं पद्मनुप्राप्ताः केशवस्य प्रसादत " इति कै च। " ऐन्द्रमिन्द्रः परं स्थानं यमाराध्य जगत्पतिम् । प्राप यज्ञपति ।

नाराध्य सुन्नते " ति स्मृतिभ्यश्च । एतेनैव "हिरण्यगर्भः समवर्णतामे, दिकत्तां स भूतानां ब्रह्मान्ने समवर्णत, एको हि रहो न द्वितीयाय तस्थुः, देवानां प्रभवश्चोद्भवश्च, शिव एक केवलः, इन्द्रो मायाभिः पुरुष्त्पृ "इत्याद्यः श्रुतयोऽपि व्याख्याताः । तासां भगवदाराधनजन्य तदोन्मुख तत्सङ्कल्पलभ्यपरिच्छिन्नेश्वयययोगविधानपरत्वात् । तथाभू-वर्यस्य मायाजन्यत्वात्त्वागेन ईशशव्दाभिधेयं करोतीत्यर्थः । सर्वेष्वपि कपालेषु ब्रह्मस्द्रादिष्वीशशब्दप्रयोगस्य तत्र तत्र दर्शनात् । किञ्चित्वविशेषं जीवं करोति अविद्या चेति। अत्राविद्या नाम अनादिपुण्यान्त्रं कर्मे। "विद्याञ्चाविद्याञ्च यस्तद्वेदोभयं सह । अविद्यया मृत्युं तीत्वी ययाऽमृतमश्तुत इति श्रुतेः । "अविद्या कर्मसंज्ञाऽन्या वृतीया शक्तियाऽमृतमश्तुत इति श्रुतेः । "अविद्या कर्मसंज्ञाऽन्या वृतीया शक्तियाऽमृतमश्तुत इति श्रुतेः । "अविद्या कर्मसंज्ञाऽन्या वृतीया शक्तियाऽमृतस्वादिवृत्तिसुखादिप्राप्तिस्तेन जीवं करोति, तद्भोगाईदेवादिशरीन्तं करोति । माया चाविद्या च स्वयमेव भवतीति तयोर्भगवद्विभूतिनादित्वात्।

ननु यदि मायाशब्दो भगवदुपासनावाचकस्तर्हि तस्या अनादित्वं मिति चन्न । कार्यकारणयोरभेदविवच्चया न विरोध इति ज्ञेयम् । तत्र रूपेण जन्यत्वेऽपि कारणात्मना चानादित्वान्नोक्तदोषावकाश इति : । तथा चोक्तं श्रीकाश्मीरिचरणैः, " चेत्रज्ञानां सर्वेषामपि भगवतो एश्चिच्छक्तित्वेनाविशेषात् ज्ञानादितारतम्यप्रकाशनात्मकेन भायान् न पुण्यादिकर्मरूपाविद्याभासेन च स्वाभासेन जीवेशौ जीवं मनुष्या-ईशं व्रह्मरुद्र न्द्रादि करोति भासयति ज्ञानशक्तर्यथ्यर्योपचारेणेति व्यव ज्ञानादितारतम्येनोभयविधसंज्ञ ति ॥ । अन्यथा परमेश्वरः

श्रीपुरुषोत्तमस्य मायाकार्यत्वाभ्युपगमे सर्वो वेदान्तो दत्त-ख्रिलिः स्यान् । "यः सर्वज्ञः स सर्ववित् , तदुनात्येति कश्चन, तमीश्व-परमं महेश्वरं तं देवतानां परमञ्ज देवतं, न तस्य कार्य्यं करणञ्ज्ञ न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते, पराऽस्य शक्तिविविधेव श्रूयते तिकी ज्ञानबलिकया चे" त्यादिश्रुतिकदम्बबाधात् ।

किन्न जीवस्वरूपस्यापि जन्यत्वाभ्युपगमे " न जायते म्रियते वा चत्, त्रजो ह्य को जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां मुक्तभोगामजोऽन्य" स्त्रुतिन्याकोपः । कृतनाशाकृताभ्यागमप्रसङ्गः सृष्ट्यादिन्यवस्थाऽ- भावप्रसङ्गरेचं, तस्मांदुक्तसिद्धान्त एवं व्रीयान् । "तमीश्वराणामि" श्रत्येव परमेश्वरव्यतिरिक्तानां परिच्छिन्नेश्वर्यवत्वं सादित्वञ्च परता त्वेञ्च बहुवचनप्रयोगेनैव सिद्धम्। स्पष्ट' श्रूयते चान्यत्र " एको ह नारायण आसीन्न ब्रह्मा नेशान " इत्यादिना प्रागभावप्रतियोगि " नारायणाद् ब्रह्मा जायते नारायणाद् द्रो जायते " इत्यादिना जन्यम रैंचेति नारायणादिशब्दाभिधेयस्य श्रीपुरुषोत्तमस्य तु कुत्रापि प्रागभाव प्रतियोगित्वाश्रवणात्र तत्र परकार्यत्वादिशङ्कावकाशः । तस्मातिः जीवानां बहुत्वम् । ननु स्यादेतत् चेत्रज्ञानां प्रतिशरीर् स्वरूपभेद्स्तथ तत्रैकैकस्य साधनसम्पत्या क्रमेण मोज्ञापत्तौ सत्या कदाचित्सर्वेष मुक्तेषु सृष्ट्यत्यन्ताभावोऽपि सम्भाव्य इति शङ्कां परिहत्त्म व्यक्तिरिति विशेषणं प्रत्यगात्मलन्णे प्राङ्निर्दिष्टम्। सङ्ख्यानिरूपि सानशून्य इति तद्र्यः । तथाचाह भगवान् पाराशरः । स्थूलैस्सू इमे ह सूदम सूदमीः सूदमतरैस्तथा।स्थूलैः स्थूलतरैश्चैव तत्सर्वं प्राणिभिचृत् श्रङ्गलस्याष्ट्रमो भागो नसोऽस्ति मुनिसत्तम। न सन्ति प्राणिनो यत्र निज निबन्धनाः। " सर्वे चैते वशं याम्ति यमस्य भगवान् किल । आयुषी ततो यान्ति यातनास्तत्प्रचोदिताः ॥ यातनाभ्यः परिश्रष्टा देवाद्याह योनिषु । जन्तवः परिवर्त्तन्ते शास्त्राणामेष निर्णयः ॥ इत्यादिना वर् जीवानामसङ्ख्यातत्वं निरूपितं शास्त्राणामेष निर्णय इति । निर्ण प्रयोगाच्छङ्कावकाशो दूरतोऽपास्तो भवतीति । वद्धो नामानादिका सनाकार्यादेव तिर्यगाद्यनेकविधशारीरेषु तत्सम्बन्धिषु चात्मीया भिमान सोऽपि द्विविधो मुमुद्दवमुमुजुभेदात्। आदः आध्यात्मिकादिविधि दुःखानुभवजातनिर्वेदो निश्शेषदुःखनिवृत्यात्मकमोत्तमिच्छुः । द्विविधो भगवद्भावापत्तिकामो निजस्वरूपोपलव्धिकामश्चेति तस संख्यातत्वमाह भगवान् यमः। " परिहर मधुसूदन प्रपन्नान् प्रभूत न्यन्णां न वैष्णवानामिति " द्वितीयस्यानुसन्धेयं भगवद्भाक्यम् । ही <u> इधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसामिति । अमुमुचुरच वैषयिकभोगका</u> सोऽपि द्विविधः, भाविश्रेयस्को नित्यसंसारी च तेषामनन्तत्वं पराशरवा द्वोध्यम् नित्यसंसारिणां विशेषश्च श्रीमुखेन गीतः। " चिपाम्यजस भानासुरीष्ट्रेव योनिष्टित्रत्यादिना " किन्न मुक्तो द्विविधः, नित्य बद्धमुक्तश्च तत्र नित्यमुक्ती गर्भजन्मजरामरणादिप्रकृतिसम् सति नित्यनिरतिशयभगव त्तकार्यदुःखविषयकानुभवश्नव्यत्वे

दुर्शनादिभजनानन्दैकरसो विष्वक्सेनगरुड़ादिगण स्तस्याप्यसङ्ख्यात-त्वम् । "तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरय" इत्यादिश्रुतिनिर्णीतं वोध्यम् । बद्धमुक्तश्चानादिकर्मात्मकाविद्यानिक्पितप्रकृतितत्कार्यसम्ब-न्धविनिर्मुक्तः । "वहवी ज्ञानतपसा पृतामद्भावमागताः । इदं ज्ञानसुपा-श्रित्य मम साधम्यमागताः " "सर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्तिचे" ति भगवदुक्तेः । भगवद्भावापन्नस्य च तदिच्छाऽनुरूपया निजेच्छयाऽन-न्तविष्रहयोगश्च भगवद्वतारवच्छ्र्तिनिर्णीत एव, "स एकधा भवति त्रिधा भवति पञ्चधा भवति सहस्रधा भवत्यपरिमितो भवती"त्यादिश्रवणात् तित्सद्धं बद्धमुक्तबहुलकानामपि सर्वेषामनन्तव्यक्तिकत्वमिति । एवमे-तावता विशेषसन्दर्भेग नित्यमुक्तानां जीवात्मनां स्वरूपगुग्परिमाग्यस-ङख्यादिभिः साधारण्रत्वं निरूपितम्। इदानीं वद्धानां विशेषं विवेक्तं वन्धमोत्ताई इत्युक्तम्। अनादिकर्मात्मकाविद्यावच्छिन्नो देवतिर्यङ्-मनुष्यादिदेहरूपसंसारचक्रमनुभवन् श्रीभगवन्निहेंतुककृपाकटाचावलो-कित आचार्यंकदेवो भूत्वा तन्मुखनिर्भरितशास्त्रार्थसुधासंसावितो निरस्तसंशयादिरोगो भगवत्स्वरूपगुण्वैभवादिविषयकध्यानसन्तति परिपाकजन्यसाचात्कारनिरस्तकर्मवन्यो भगवद्भावापत्तिरूपमोच्च योग्य इत्यर्थः । " यमेवैष वृगुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा वृगुते तनु स्वाम तमकतुं पश्यति वीतशोको धातुःप्रसादान्महिमानमात्मनः । भिद्यते हृद्य प्रंथि रिच्छ चन्ते सर्वसंशयाः । चीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परा वरे ।। यदा पश्यः पश्यते रुक्तवर्णं कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनि तदा विद्वान् पुरुयपापे विधूय निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति"। इत्यादि श्रुतिभ्यः परमेश्वरानुमहोऽयं विभुरिप श्रवणादिसाधनसम्पन्नो भगवदाचार्य्यभक्ति सम्प्रक्त एवाविभवति नान्यत्र ततो न साधनविषयकशास्त्रवाधस्तदुक्त साधनवैयर्थ्यञ्च । एतेन भगवदनुत्रहस्य सर्वगतत्वे सर्वमोत्तप्रसङ्गः । परि-च्छित्रत्वे च तुच्छत्विमत्यादिशङ्का दूरतो निरस्ता, यथा तार्किकाणां मते-व्यापकस्यापि गोत्वादेः सास्नादिमत्येव सम्बन्धः । यथौपनिषदानां पत्ते ब्रह्मस्वरूस्य सर्वगतत्वेऽपि कचित्तद्धिकारिविशेष त्रासन्नमोत्तक एव-साचात्कारो नान्यत्र तद्वत्। एतेनैव सर्वेषां भगवद्गुणानां वात्सल्यसी-शील्यकार्ण्यतितिचाज्ञानशक्तिवलैश्वर्यतेजोवीर्याणां व्यापकत्वं मुमुचूपास्यत्वञ्चोक्तंभवति । ननु भगवदीयानुप्रहः साधनान्तर सापेचः खतन्त्रो वा। नाद्यः, अन्योन्याअयप्रसङ्गान्। नान्त्यः, सर्वत्र व्याप्ति प्रसङ्गात्, सुखदुःखाद्युच्छेदापत्तेश्चे तिचेन्न । तस्य निरपेत्ततेऽपि नै व्यादिदोषिनवृत्तये उपायान्तरस्य तत्प्रतिपादकशास्त्रस्य च वाधानिवृच्चान्येषां व्याजमात्रत्वेनाभ्युपगमान्नोक्तविकल्पावकाशः । एतदुक्तं भव यद्यपि"( न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते )" इत्यादिश्रुते निरितिसाम्चित्रयातमाः पुरुषोत्तमस्यानुत्रहादीनां स्वातन्त्र्यमेव तथापि साधनान्त्रप्रतिवादकशास्त्रस्यापि स्वप्रतिज्ञारूपत्वात्स्वसत्यप्रतिज्ञात्वस्यापकत्व तस्मिन् वाधे स्वप्रतिज्ञाहानिप्रसङ्गात्, साधनान्तरमपि व्याजीभाव वश्यं सङ्गृद्यते । सर्वथा निव्याजत्वाभ्युपगमे नैपृ एयादिप्रसक्त तस्मात् साधनान्तरं व्याजीकृत्य स्वतन्त्रमेव फलदातृत्वं भगवद्नुम्बन् निह् व्याजमात्रस्य वस्तुस्वातन्त्र्यहननशक्तिः, श्रातिप्रसङ्गात् । तथात्वे कश्चिद्विरोधः,श्रन्यथा "यमेवैष वृग्जते" इत्यादिसाधारग्रशास्त्रवाधापः

।। इत्यात्मस्वरूपनिरूपणम्।।

### अथ परमात्मस्वरूपनिरूपगामारभ्यते ।

(त्र्यात्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः सोऽन ष्ट्रव्यः स विजिज्ञासितव्यः) इत्याद्याः श्रुतयस्सन्ति ताभिराध्यात्मिका तिकाधिदैविकतापत्रयोपतप्यमानसकलप्राणिनामपवर्गाय निद्ध्यासनानि प्रतिपाद्यन्ते । तेषां विषयः परमात्मा, स चौपाधिकः श्रयो वा जगदत्यन्ताभिन्नो वा तदत्यन्तभिन्नो वा स्वाभाविकभिन्नारि वेति संद्येपतः चतस्रो विप्रतिपत्तयो भवन्ति जिज्ञासूनाम् । किमत्र युक्तस् स्वरूपत एकमेव ब्रह्माभेदाश्रयीभूतं स्वाभाविकानन्तसार्वज्ञ्यादिधुस योऽनाद्युपाधिना जीवभावमापद्यते "तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्याभेक नाच मुच्यते । तथा चौपाधिकभेदनिवृत्तिफलकमभेदविषयकं ज्ञानं भिरुपदिष्टम् । तथा चौपाधिको भेदो वस्तुतोऽभेद इति वेदान्तशासा "सद्व सोम्येद्मम् त्रासीदेकमेवाद्वितीयम् ", "त्रात्मा वा इद्मेक ए क्यासीत् ", "एको ह वै नारायण आसीदि" त्यादिश्रुतिभ्य इति वद्निता विचारचाँर, विकल्पासहत्वात् । तथाहि-न तावदुपाधिना छिन्नो ब्रह्मातः जीवात्मा, ब्रह्मण्रस्रेदनानईत्वात् । " निष्कलं निष्क्रियं शान्तमि" श्रुतिवाक्यात् । प्रत्यगात्मनस्साद्यत्वापनेश्च । तथात्वे तु '' अजो हा जुपमाणोऽनरोते, प्रकृतिं पुरुषञ्चे व विद्धवनादी उभावपी " ति प्रत्य त्मनोऽजत्वानादित्वप्रतिपादिकाःश्रुतयो वाध्येरन्। नाष्यवच्छिन्न एवागुरू-पोपाधिसंयुक्तो ब्रह्मप्रदेशविशोषो जीवः। ब्रह्मो कप्रदेश उपाधिसम्बन्धापत्त्या सर्वे दोषास्तथैव स्युः। तथा सति, " अपहतपाष्मत्वाद्यदोषत्वव्युत्पादि-काः श्रुतयः सर्वो विहन्यन्ते

ननु घटाद्याकाशमहाकाशयोरविच्छन्नत्वानविच्छन्नत्वाभ्यां वैल-च्रारं परस्परञ्च । तत्रत्या गुणदोषाश्च यथा महाकाशे न प्रसच्च रन् तथो-पाधिकृतपरस्परभेदेन गुणदोषव्यवस्थान्विता जीवास्तद्गतगुणदोषाश्च न परत्रह्मणि सम्बध्यन्त इति निर्दोषश्चतीनां सावकाशत्वान्न तत्र वाध इति चेन्न । यथा निरवयवस्याकाशस्य घटादिभिरनवच्छदात् । तथा ब्रह्मणो-निरवयवत्वेनाच्छेद्यत्वात् ब्रह्मएयेवोपाधिसंसर्गः स्यादिति निर्दोषत्वश्चते-व्यायस्यवश्यकत्वात् । किञ्चोपाधिना स्वगमानादौ स्वावच्छिन्नं ब्रह्माकु-प्यते न वेति ? नान्त्यः, उपाधौ गच्छिति सित स्वावच्छिन्नं ब्रह्मप्रदेशक-पंणायोगात् त्र्यनुक्तणमुपाधिसंयुक्तप्रदेशभेदात् च्रणे चर्णे बन्धमोत्तौ भवेतां, नित्यमुक्तप्रदेशोऽकस्माद्वध्येत, त्र्यनादिबद्धश्च स्वयमेवाकस्मान्मु-च्येत इति । नाद्यः, त्र्याकर्षणे चावच्छिन्नत्वात् कृत्स्नस्य ब्रह्मण त्र्याकर्षणं स्यात् । तथा सित मुक्तप्राप्यब्रह्माभावप्रसङ्गात् ।

ननु ब्रह्मण त्राकर्षणानहत्वादेव तद्भाव इति चेन्न । अवच्छिन्न
प्रह्मप्रदेशेषु सर्वोपाधिसंसर्गेण सर्वजीवानां ब्रह्मण एव प्रदेशत्वेन सर्वेषां
प्रत्यगात्मनां परस्परैकत्वज्ञानापत्तेः । प्रदेशभेदादप्रतिसन्धाने चैकस्यापि
स्वोपाधौ गच्छति सति प्रतिसन्धानं न स्थात् । नाप्युपाधिसंयुक्तं ब्रह्मस्वकृपमेव जीवः । ब्रह्मस्वरूपस्यैवोपाधिसम्बन्धेन जीवत्वापत्तेः । तद्तिरिक्तानुपहितब्रह्मासिद्धेः । न चात उपाधिसम्बिलतश्चे तनान्तरमेव जीव
इति चेतनान्तराभ्युपगमात् परपच्चपातित्वापत्तेश्च । नाप्युपाधिरेव जीवो
बह्मसतप्रसङ्गात् । किञ्च ब्रह्मस्वरूपस्योपाधिसम्बन्धः सहेतुको निर्हेतुको
वा ? नाद्यो वक्तुं शक्यः, त्रप्रसिद्धत्वात् । त्र्यन्यथा कल्पनायामनवस्थापत्तेः, उपाधेः सहेतुकत्वे तस्यापि हेतुर्वक्तव्यः पुनस्तस्याप्येवमनवस्थेत्यर्थः । नाप्यन्त्यः, मुक्तस्यापि पुनराकस्मिकबन्धापत्तिप्रसङ्गात् । त्राकरिमकत्वाविशेषात् । न चानादिकर्मसम्बन्ध एव कारणमिति वाच्यम् ।
ब्रह्मणः कर्मसम्बन्धाभ्युपगतौ कदाचिद्पि निवृत्तिर्न स्थात् , तिव्ववर्त्तं का
न्तराभावात् ।

श्रथापाधिना ब्रह्म जीवभावमापद्यत इति वद्न्तो वाद्निः प्रष्टुच्याः ब्रह्मिण विद्यमानाः सार्वज्ञ्याद्यो धर्मा उपाधिनाऽऽच्छाद्तास्तत्स्वकः दा ? नाद्यः पत्तः घटयितुं शक्यतेऽसम्भवात् । तथाहि सार्वज्याद्य स्वाभाविका धर्मा श्रौपाधिका वा? नान्त्यः, श्रौपाधिकत्वे उपाध सत्वमसत्वं वा?सत्वेऽपि ब्रह्मभिन्नत्वमभिन्नत्वं वा?भिन्नत्वेऽपि स्वप्रयुक्त त्वमन्यप्रयुक्तत्वं ब्रह्मप्रयुक्तत्वं वा ? नाद्यः, आत्माश्रयात् , ब्रह्मण् उपाधिस म्बन्धे उपाधेरपेच्यणादात्माश्रयः। न द्वितीयः, अनवस्थानात्। न रुतीय श्रन्योऽन्याश्रयात् । उपाधिसिद्धौ सत्यां ब्रह्मणः सार्वज्यसिद्धिस्तित्सर तत्सिद्धिरित्यन्योऽन्याश्रय इत्यर्थः। प्रयोजकस्य नित्यत्वेनानिवृत्तिप्रसङ्ग उपाधेव द्याभिन्नत्वे चोपाधिकभेदासिद्धेः उपाधिव द्योति सामानाधिकः एयघटितप्रतीत्यापत्तेश्च। नाष्यसत्यः,परमतप्रवेशापत्तेः,त्र्यनङ्गीकाराञ्च।त्र स्वाभाविकत्वपचे सार्वज्यादीनां स्वरूपभिन्नत्वमभिन्नत्वं भिन्नाभिन्नत्वंवा अत्यन्तभेदे शास्त्रविरोधः। "एवं गुणान्पृथक् पश्यन्नि"त्यादिनिषेध्रश्र णात्। नाभिन्नत्वं, ब्रह्मणा तेषां सामानाधिकरण्यापत्तेः। तथात्वे र " आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् , परास्य शक्तिरि " ति वद्धिकरणाबोधिक श्रुतयो व्याकुष्येरन् । नापि चरमः, स्वाभाविकभिन्नानां ह्यावर्गासम वात्। श्रस्मत्पत्तप्रवेशाच। श्रन्यथा स्वरूपस्यावर्गापत्तेः, स्वरूपाव णाङ्गीकारपचे सार्वज्ञ्यादिहानेः। किञ्चोपाधेरपि सत्विनित्यत्वार मनिवृत्तिप्रसङ्गात ।

श्रपि च ब्रह्मणः सार्वज्ञ्याद्यो धर्मा व्याप्यवृत्तयः, उत, संयोगवदे देशवृत्तयः ? श्राद्यं, सर्वज्ञस्य सर्वस्थापि बन्धयोगेऽनिर्मोत्तप्रसङ्गो ज दान्ध्यापत्तिश्च । द्वितीये, तद्गुणानां परिच्छिन्नत्वेनािकि ज्ञित्करत्वापत्ते मायावाद्पत्तप्रवेशापत्ते श्च । किञ्च मोत्तावस्थायां जीवः स्वरूपेण तिष्ठति चेत्त पाधिकभेद्वादस्यासिद्ध्यापत्ते । । न द्वितीयः, स्वरूपनाशस्य मोत्तस्वरू त्वापत्ते । तथा सित प्रच्छन्नवाद्यात् मायावादिनः को वा विशेष इ त्वयैव चिन्तनीयः । तैर्जीवेशयोरुभयोरिप स्वरूपनाशोऽभ्युपगम् भवद्भिस्तु जीवस्वरूपनाश इत्येतावित भेदेऽपि जीवस्वरूपनाशः सम एवेत्यर्थः । श्रथ परेरिप विवर्णे न तावद् ब्रह्मणो जातिव्यक्तिभा गुण्गुणिभावः कार्यकारण्भावो विशिष्टस्वरूपत्वमंशांशिभावो

विद्यते मानाभावात्, न च तद्भावे भेदाभेदी दृश्येते। न च "ममैवांशो जीवलोक " इति स्मृतेरंशांशितेति वाच्यम् । " निष्कलं निष्क्रियमि " ति निरंशत्वप्रतिपाद्कश्रुतिविरोधात्। " पादोऽस्य विश्वा भूतानी " ति श्रुतिनांशांशिभावं ब्रूते, किन्तु ब्रह्मानन्त्यप्रतिपाद्नाय जीवस्याल्पमात्रत्व माह्। अन्यथा सांशस्य ब्रह्मणो घटादिवद्वयवारभ्यत्वप्रसङ्गात्। नतु स्वाभाविकी निरवयवता बुद्धयाद्युपाधिनिमित्तं सांशत्विमिति नोक्तदोष इति चेन्न। एवमपि वास्तवभेदो न सिद्धयेत, निह निरवयवमाकाशं खड्गधारादिभिर्वस्तुतो भेत्तं शक्यम्। अथान्तःकरणोपाधीनां वस्तु ब्रह्मदारणसामध्यमस्ति तिर्हि ब्रह्म स्वस्थानर्थाय कथमुपाधीनस्यजेत्। न च जीवार्था तत्स्वृष्टिः, तत्स्रष्टेः प्राग्जीविवभागासिद्धेः। न च कर्माविद्यान्तिस्तारा अन्तःकरणोत्पत्तेः प्राग्विद्यमाना अपि जीवं विभजन्ते। तस्मान्द्दुरुपपादोऽयं द्यौपाधिकभेदाभेद्वादः।

॥ इति भट्टभास्करमतनिरासः॥

## द्वितीयां विप्रतिपत्तिमुखापयितुं भूमिकामारचयति ।

निर्विशेषं चिन्मात्रं ब्रह्म सर्ववेदान्तप्रतिपाद्यम् । "सदेव सोम्येद्मप्रश्रा-सीदेकमेवाद्वितीयम् , श्रात्मा वा इदमेक एवाप्र श्रासीत् , तत्त्वमसि, श्रयमात्मा ब्रह्म, सोऽहं ब्रह्मास्मि, श्रात्मेवेदं सर्वं, सर्वमिदं ब्रह्म, त्वं वा श्रदमिस भगवो देवते श्रहं वै त्वमिस देवते । यदेवेह तदमुत्र यदमुत्र तद्निवह, यश्रे ह पुरुषे यश्रासावादित्ये स एकः, तदात्मानमेव वेदाहं ब्रह्मास्मीति, सर्वं खिलवदं ब्रह्म, तज्जलान् , श्रथात श्रादेशो नेति नेति, श्रयाणिपादो जवनो प्रहीता पश्यत्यचन्नः स शृणोत्यकर्णः, सहोवाचैतद्वै-तद्मरं गार्गि ब्राह्मणा श्रमिवदन्त्यस्थूलमनएवहस्वमदीर्घमलोहितमस्त्रे - हमच्छायमतमो ऽवाय्वनाकाशमसङ्गमस्पर्शमगन्धमरसमचन्नुक्कमश्रोत्र-मवागमनोऽतेजस्कमप्राण्ममुखमनामागोत्रमजरममरसमयममृत्वमरजोह-शब्दमविवृतमसंवृतमपूर्वमपरमनन्तरमवाह्मम् । न तद्श्नोति कश्चन,यथा सैन्धवघनोऽनन्तरोऽवाह्यःकृत्स्रो रसघन एवैवं वा श्ररेऽयमात्माऽनन्तरोऽ वाह्यः कृतस्तः प्रज्ञानघन एव। दिव्यो ह्ममूर्तः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः। श्रशरीरं शरीरेष्वनवस्थेष्ववस्थितं महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न

शोचित । अप्राणो ह्यमनाः भ्रः, असङ्गो ह्ययं पुरुष " इत्याद्याः शतशः श्रुतयः सिन्त । ताभिः चराचरात्यन्ताभिन्नं सजातीयादिभेदत्रयशून्यं निर्विशेषं ब्रह्म प्रतिपाद्यते । " सदेव सोम्येदिसत्युपक्रमवाक्यं सजातीयिवजातीयस्वगतभेदशून्यार्थपरम् । ऐतदात्म्यमिदं सर्विमित्युपसंहारोऽपि तत्पर एव, इदमुपक्रमोपसंहारैकवाक्यं तात्पर्यनिर्णये लिङ्गम् । १। तथा " तत्वमसी " ति नवकृत्वोऽप्यासः ॥ २॥ "

श्रथात श्रादेश इति वाक्यं वृहदारण्यके पिटतं, तत्र नेति नेतीत्य नेन प्रपञ्चे मूर्त्तामूर्त्तत्विमिति रूपद्वयं, यस्य निषेधमुखेन निर्विशेषं ब्रह्म प्रतिपाद्यते रवेताश्वतरे निर्विशेषत्रद्वप्रतिपादकानि "श्रपाणिपादो जवनो प्रहीता" इत्यादीनि सन्ति । ताभिः निःशेषिवशेषशून्यस्य ब्रह्मणो मानान्तराविषयत्वात् श्रपूर्वता वोध्यते ॥ ३॥ "श्रत्र वाव किल सोम्य न निभालयसे" इति श्रुतेः,देहादिसङ्घातगमपि प्रत्यम्ब्रह्म तवाङ्मातमित्यर्थः तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोद्येऽथ सम्पत्स्ये " इति फलम् ॥ ४॥ श्रात्मेन जीवात्मनाऽनुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणि " इत्यद्वितीयज्ञानाः थीऽर्थवादः ॥ ४॥ सृदादिद्दष्टान्तैः स्वोपादानातिरिक्तं कार्यं नास्तीत्युष् पत्तिः ॥ ६॥ एवं पृड्भिरुपक्रमादिलिङ्गेर्लच्ण्या वेदान्तानामुक्तार्ये तात्पर्यमवगम्यते इति मायावादिनो वदन्ति ।

श्रयुक्त तेत्, भेद्विषयकवाक्यसहस्रविरोधात्। वाक्यानि तु"भोक्त भोग्यं प्रेरितारस्त्र मत्वा, पृथगात्मानं प्रेरितारस्त्र मत्वा जुष्टं यदा परयक्त न्यमीशं, सर्वं प्रोकं त्रिविधं ब्रह्म एतत्, प्रधानक्ते ज्ञापित्युं रोशः, संसार बन्धस्थितिमोक्त्तेतुः, नित्यो नित्यानां चेतनस्र्य तनानामको बहूनां यो विष्धाति कामान्। ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशानीशो, श्रजो ह्य को जुपमार्गोऽनुशे जहात्येनां मुक्तभोगामजोऽन्यः। द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं श्रपरिषस्वजाते, ऋतं पिवन्तौ सुकृतस्य लोके, गौरनाद्यन्तवती, श्रजामे लोहितशुक्तकृष्णामिणिता "भेद्वयपदेशाच। श्रविकन्तु भेद्वयपदेशाम् श्रारिश्रोमयथाऽपि हि भेद्नैनमधीयते। भेद्वयपदेशाचान्य" इति "द्वाविमाँ पुरुषो लोके चरश्राक्तर एव च। क्तरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽ उच्यते।। " उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमा श्रय विभत्र्यव्यय ईश्वरः।। यस्मात्वरमतीतोऽइमक्ररादिप चोत्तमः। श्र अस्य विभत्र्यव्यय ईश्वरः।। यस्मात्वरमतीतोऽइमक्ररादिप चोत्तमः। श्र अस्य लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः" इत्यादीनि बहुशोऽनुसन्धेयानि

यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति, यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, आनन्दाद्ध्येव खिलवमानि भूतानि जायन्ते, स ईज्ञाञ्चके स आत्मानमेवावैदहं ब्रह्मास्मीति । सर्वस्य वशी सर्वस्य-शानः, यः सर्वज्ञः सर्वशक्तिः " विश्वतश्चन्त्ररुत विश्वतोमुखो विश्वतो बाहुरुत विश्वतस्पात्, संवाहुभ्यां धमति संपतत्रैः, चावाभूमी जनयन्देव एकः, सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरस " इत्याद्याः श्रुतयः। णिपादं तत्सर्वतोऽचिशिरोमुखम्। सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमावृत्य ति-ष्ट्रति । निर्दोषुपूर्णगुराविष्ठह् आत्मतन्त्रो निश्चे तनात्मकशरीरगुराश्च हीनः । आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादि सर्वत्र च खगतभेदविवर्जितात्मा" इत्याद्याः स्मृतयश्च सविशोषब्रह्मप्रतिपादिकाः सन्ति । ब्रह्मणो निर्विशेषत्वे तासां वाधः प्रसज्येत । न च भेदवाक्यानां निर्वलत्वात् कल्पितभेद्विष-यकत्वेन नैराकाङ्च्याच तद्वाधो न दोषावहः । भेदविषयकाणि वाक्यानि न स्वार्थवन्ति, तद्विपयस्य जीवेश्वरभेद्रूपस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात्। यद्वाक्यं प्रत्य ज्ञान्तरसिद्धविषयकं तन्न स्वार्थपरम् । अग्निर्हिमस्य भेषजमित्यादि-वदित्यर्नुमानस्य जागरूकत्वात्। अभेदपरवाक्यानामन्यविषयाभावेन स्वार्थे एव शामाएयात्शाबल्यम् । उपक्रमादिषङ् लिङ्गोपेतत्वाच । अत्र प्रयोगः अभेवविषयकाणि वाक्यानि स्वार्थपराणि, अनन्यविषयकत्वात् । विधिवाक्यवदिति यद्वाक्यमनन्यविषयकं तत्तत्स्वार्थपरमितिवाच्यम्।

भेद्प्रतिपादकवाक्यानामभेद्प्रतिपादकवाक्यानामपितुल्ययोगचेन् सत्वात् । जीवेश्वरविषयको भेदो न तावत्प्रत्यच्प्रमाणगोचरः । नेन्द्रिया-णि नानुमानमिति श्रुतिसिद्धप्रत्यचाद्यविषयत्वात् । जीवेश्वरयोः श्रुन्योऽ न्याभावप्रत्यच्यानुयोगिप्रत्यचाधीनत्वात् । तथा च भेद्स्य प्रत्यच्यिष्य यतासिद्धौ सत्यां तद्विषयकवाक्यानाञ्च सुतरां निर्विषयकत्वापत्तौ सुतमां च तेषां स्वार्थप्रत्वम् ,तथा च प्रागुक्तहेतोः स्वरूपासिद्धत्वादुक्तानुमानस्य दुष्टत्वम् । एतेनेव भेदवाक्यानां स्वार्थप्रत्वप्रतिपादनेन द्वितीयस्याभेद-प्राणां स्वार्थ एव प्रामाण्यादित्यस्यापि हेतोरनेकान्तिकत्वेन हेत्वाभासत्वं समागत, मस्वार्थ प्रमाणत्वस्योभयत्राविशेषात् । श्राप च सजातियादिभेद-शून्यं सर्वविशेषरितं तत्वं पड्लिङ्गोपेतवाक्यानां वाच्यतयाऽभ्युपगतं न वेति विवेचनीयम् । नाद्यः, सर्वधर्मराहित्यस्य निर्विशेषस्य ब्रह्मणो वा-च्यत्वानभ्युपगमात् । तथात्वे द्वैतापित्तः । नात्यन्त्यः, सर्वप्रमाणाविषय- त्वेन गगनकुसुमायमानत्वप्रसङ्गाच,वाच्यत्वे द्वैतापित्तरवाच्यत्वेऽप्रमात्विमत्युभयतः पाशारञ्जुरिति । षड्लिङ्गोपेतत्वेनाभेदवाक्यानां प्रावध्याशिङ्कतं तद्पि न भेदवाक्यानामपि तथात्वश्रवणात् । तथा ह्याम्रायं अन्तर्यामित्राह्मणे, भेदस्य षड्लिङ्गोपेतवाक्यवाच्यत्वं, वृहद्रारण्यके "व्याद्यं त्वं काण्यन्तर्यामिण्णमित्युपक्रमः ॥ १॥ एष ते ज्ञात्माऽन्तर्यामीत्यु संहारः ॥ २॥ एष ते ज्ञात्मेत्येकविंशतिकृत्वोऽभ्यासः ॥ ३॥ ज्ञान्तर्यामित्या ज्ञप्राप्तत्वाद्पूर्वता ॥ ४॥ स वे ब्रह्मविदित्यादिफलम् , तच्च याज्ञवल्क्यसूत्रमविद्वांस्तवान्तर्यामिणं ब्रह्म गवीक्द्रजसे मूर्द्धा ते पति तीति निन्दारूपोऽर्थवादः ॥ ४॥ यस्य पृथिवी शरीरं यं पृथिवी न वे त्याद्य पपत्तिः ॥ ६॥

यद्यप्यभेदवाक्यवाच्यत्वं ब्रह्मणो न घटते द्वतापत्तिदोषस्य वि मानत्वात् तथाऽपि तन्निरासाय ब्रह्मणो लच्चणाविषयत्वमभ्यपग्च्छाः तथा चैष वाक्यार्थः, सर्वज्ञसर्वशक्तयाद्याश्रयविश्वनियन्तुजगज्जनम कारणं ब्रह्म तत्पदार्थः । बुद्धयाद्यवच्छित्रश्चे तनांशोऽल्पशक्तयाद्या जीवचेत्रज्ञादिशब्दाभिधेयस्त्वं पदार्थः । एतत्तत्त्वं पदार्थयोः परम्परि द्धधर्मावच्छित्रतयाऽभेदान्वयोऽनुपपन्नो;यथा सोऽयं देवदत्त इत्यत्र त शकालवैशिष्टयैतद्दे शकालवैशिष्ट्ययोरितरेतरात्यन्तविरोधात्तित्विग्रहर शक्यैकदेशभूतं भागलच्राया पदाभ्यामुपस्थाप्यते । उभयपदार्थाभित परस्परविरोधहेतूनां शक्येकदेशानां सार्वज्ञ्यादीनामल्पशक्त्यादीन त्यागेनोभयत्रानुगताखएडत्वेनोभयपदार्थान्वय इति चेन्मैवम् । " सर्वज्ञःस सर्ववित्,सत्यकामः सत्यसङ्कल्पः,स्वाभाविकी ज्ञानवलिक्रया सर्वनामा सर्वकर्मा सर्विलङ्गः सर्वकामः सर्वधर्मः सत्र हत अवि शी वाऽरेऽयमात्माऽनुच्छित्तिधर्मा, निह द्रष्टुर्द घ्टेर्विपरिलोपो वि <mark>ऽविनाशित्वाद्, नहि श्रोतुः श्रुतेः,नहि मन्तुर्मतेः, नहि विज्ञातुर्विज्ञा</mark>े परिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वादि " त्यादि श्रुतिभिः स्वाभाविकत्वेनोर षितानां यावदात्मवृत्तीनामुभयपदार्थनिष्ठधर्माणां त्यक्तुमशक्यत्वात्। प्रमाणाभावाच । नच " नेह नानाऽस्ति किञ्चन मृत्योः स मृत्युमाः य इह नानैव पश्यतीत्यादीनां सत्वान्नाप्रामाण्यमिति वाच्यम् ,तेषां तिश्यवृहत्स्वरूपगुण्शक्तवाद्याश्रयस्य ब्रह्मपदार्थस्य व्यतिपादनपरत्वात ,तस्य चास्मद्भीष्टतभत्वात् । न च ब्रह्मवृत्तिधर्म नि विषयिकेयं श्रुतिः । "केवलो निर्गु गाश्चे ति" श्रुत्यैकार्थ्यादिति वाच्यम् । श्रुतुपपत्तोः । न हि महादरेण स्वाभाविकयावदात्मवृत्तिधर्मान्स्व- यमेव प्रतिपाद्य भूयस्ति त्रिषेधे प्रवर्त्तते सर्वज्ञा भगवती श्रुतिः । तथात्वे चोन्मत्तप्रजलिपतिमव श्रुतिवचनस्यानाप्तत्वप्रसङ्गात् । न चैवं निर्गु णवा- क्यविरोधापत्तिरिति वाच्यम् । तस्य प्राकृतगुणनिष्धेन कृतार्थत्वात् ।

किञ्जे षाऽऽनन्दस्य मीमांसेत्युपक्रम्य मनुष्यानन्दुप्रभृतिचतुर्मु खा-नन्दावसानमुत्तरोत्तरशतगुणानन्दान्प्रपञ्च्य सर्वेषां परिच्छिन्नानन्दा-श्रयत्वं च निर्णीय " यतोवाचो निवर्तान्ते त्रप्राप्य मनसा सह त्रानन्दं ब्रह्मणो विद्वान विभेति कुतश्चने " ति मन्त्रेण ब्रह्मण त्रानन्द्र च्रागु-णस्यापरिच्छिन्नत्वेन तस्य सर्वभयनिवृत्तिरूपमोन्नप्रदानशक्तियोग उक्त-स्तैतिरीये तथाभूतगुणस्य तुच्छत्वे मोत्तविधायकश्रुतेः बाधो नालोच्यते देवानां प्रियः परिडतमानिभिः। तत्सिद्धं ब्रह्मणः स्वाभाविक्गुणनिषेधे शब्दस्यामानत्वमिति । नापि तर्कः "नैषा मतिस्तर्केणापनेये " तिश्रुतेः । " अजिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेदि " ति मनुस्मृतेः, न्यायाचेति । श्रश्रतिमूलतर्कस्याप्रामाएय-तकांप्रतिष्ठानादिति कथनात्। नहि वायोः स्पर्शोऽन्तेरीष्ण्यं जलस्य शैत्यमिति केनाप्यनु-मत्तेन तर्ककुशलेन पुरुषेण निषेद्धं शक्यते स्वाभाविकत्वात् । तथैव ब्रह्म-धर्मा ऋषि निषेधसम्बन्धानहीं इति । किञ्च तत्त्वमस्यादिपदलद्यं वस्तु पदान्तरवाच्यं न वेति विवेचनीयम् । नाद्यः,पूर्वोक्तद्वैतापिचदोषस्य तादव स्थ्यात् । नान्त्यः, त्रप्रामाणिकत्वेन तुच्छत्वात्। नच तस्यापि लच्यत्वान्नो-क्तदोष इति वाच्यम् । लद्त्यस्य लद्त्यत्वेऽनवस्थापित्तप्रसङ्गात् । किञ्च सो ऽयं देवदत्त इति दृष्टान्ते देशकालयोरनित्यसम्बन्धत्वाद्धेयत्वम् पिएडस्य च शक्यकभागस्य रूपाद्यनेकविशोषवत्वात् पिएडशब्दवाच्यत्वाच्चोपादेयत्वम् । एवं हेयत्वोपादेयत्वयोः सम्भवात् भागत्यागलच्या कल्प्यते। ब्रह्मणि प्रकु-ते तु धर्मधर्मिणोः स्वोभाविकसम्बन्धाश्रवणात्र हेयता लद्यभागस्य च निर्विशेषत्वाद्वाच्यत्वाच नोपादेयत्वम् । एवं हेयोपादेययोरभावान्न भाग-त्यागलच्यासम्भवः,विषमदृष्टान्तत्वात्।वाच्यत्वलद्यत्वयोः सामानाधि-कर्ण्यनियमाच । त्र्यपि चोक्तन्यायः सत्यादिवाक्ये तुल्यो द्रष्टव्यः। तथाहि सत्यादिवाक्यार्थेऽपि वाच्यत्ने पूर्वदोषव्याप्तेर्लेच्याँ वाकामेनापि त्वया-Sङ्गीकर्त्ताव्या । एवां चेत्तर्हि सत्यादिवाक्ये का वालच्च ऐति विवेचनीयम् । जहत्स्वार्थाऽजहत्स्वार्था जहद्जहत्स्वार्था वेति । नाद्यः पत्तः, गङ्गायां

घोष इत्यत्र शक्यस्य प्रवाहस्य त्यागात्तीरस्याशक्र्यस्य कल्पनावत् सन ज्ञानानन्दानां पदार्थानां शक्यभूतानां त्यागाद्सत्यमज्ञानं दुःखिमत्येतः क्यार्थोऽभ्युपगतः स्यात्। नापि द्वितीयः, द्वैतापनोः परमतप्रवेशाः नापि तृतीयः, उक्तप्रकारेण हेयोपादेयभागासम्भवात्, तद्भावे सुर लच्चामाव इत्यर्थः। न च शाखाचन्द्रन्यायेन कल्पितसम्बन्धेनापीष्ट सिद्धिरिति वाच्यम् । विषमदृष्टान्तत्वात् । तथा हि शाखाचन्द्रयोः सन न्धिनोः प्रत्यत्तप्रमाणगोचरत्वेनानेकधर्मवत्वेन च सम्बन्धित्वकृत्पत योग्यत्वात् । दार्ष्टान्तिके तु सर्वविशेषशून्यतया सर्वप्रमाणाविषयत्वा न शशशङ्ककले वस्तुनि सम्बन्धित्वकल्पनावकाश इति । किं बहुन वाच्यत्वानभ्युपगमे सर्वथा लत्त्रणानुपपत्तिः वाच्यरयेव लद्यत्वनिद् दिति पूर्वीमेवोक्तम् । तथाचात्र प्रयोगः, लच्यं न निर्वाच्यं शब्दार्थत्वाः कुसुमितद्रुमा गङ्गत्यादिवत्। जगदत्यन्ताभिन्नं ब्रह्म तिवादिनां ह निरस्तम् । तृतीयां विप्रतिपत्तिं दूषियृतुमुपन्यस्यति । तदेवमभेद्वाका साम्यप्रतिपादकताऽभ्युपगमेन सार्थक्यं वक्तव्यम् । भेद्वाक्यानाम प्राबल्याद्त्यन्तभेद्विषयकमेव ज्ञानं वेदान्तशास्त्रप्रतिपाद्यम् । तथा चेतनाचेतनात्यन्तभिन्नं ब्रह्मं ति वदन्ति । अथ तत्वमसीत्यत्र पर प्रातिपदिकलच्यापेच्या पदैकदेशविभक्ती लच्च्या लघीयसी । श्रमत तच्छव्दात्परत्र तृतीयादिविभक्तः " सुपां सुलुगि," त्यादिना प्रथम वचनादेशोवा लुग्वा। तथा च तेन त्वां तिष्ठसि, तस्मै त्वां तिष्ठसीति ततः सजात इति वा, तस्य त्वमिति वा,तस्मिन् त्वमिति वा वान्यार्थ तत्साहचर्यात्तदिति व्यपदेश इति । "वसन्तादिभ्यष्ठक् " इत्यत्र ह हचर्यात्तच्छक्यं भविष्यति । वसन्तसहचरितमध्ययनं वसन्त "ह महाभाष्योक्तेः। प्रसिद्धञ्च प्रत्यगात्मनो ब्रह्मसाहचर्यः "द्वा सुपर्गो"त्या यद्वा तदाश्रितत्वात्तदिति व्यपदेशः,संमर्थः पदविधिरित्यत्र समर्थपदा त्वात्पद्विधिरुपचारेण समर्थ इति पदेनोच्यते । इति महाभाष्योत्ते सर्वाः प्रजाः दायातना इतिवाक्यशेषाच । ऋथवा " ब्राह्मणोऽस्य मुसः सीदि " त्यादिवत् । " इग्यणः सम्प्रसारणमित्यत्र यथा काकाः काकः श्येनाजातः श्येनः, एवं सम्प्रसारणाजातो वर्णः सम्प्रसारणि ति माहासाष्योक्तेः। " सन्मूलाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजा " इतिवाक षात्। "ब्रह्मणो सुखमित्येव सुखजातत्वहेतुतः। यथावद्च्छ्रतिस्तद्वज्ञी ब्रह्म तिवाग्भवेदि " ति स्मृतेश्च । श्रथवा धान्यमसि धिनुहीत्यत्र तर् धान्यशब्दवत् । तद्धीनत्वात्तदिति व्यपदेशः । प्रागाबन्धनं सोम्य इति वाक्यशेषे जीवस्येशाधीनत्वो केः। " यद्धीना यस्य सत्ता तत्तदित्येव भएयत " इति भारतोक्तेश्च । अथवाऽतिदेशोऽषं तद्वन्वमसीत्यर्थः।
" बहु गर्ण " इत्यादि सूत्रे बहुगणवतुडतयः सङ्ख्यावद्भवन्ति ।
अन्तरेणापि वतिमतिदेशो गम्यते। अन्नह्यदत्तं न्रह्यदत्त इत्याह, तेन वयं
मन्यामहे—न्रह्यदत्त्वद्यं भवतीति महाभाष्योक्तेः।

" सारूप्यादि " ति जैमिनिस्त्रे आदित्यो यृप इत्यादिकं सादृश्या दित्युक्तत्वाच । " तद्गुणसारत्वात्तद्धयपदेशः प्राज्ञवदि " ति बादरायण-सूत्रे प्रकृतगुणयोगाज्ञीवेतरदिति व्यपदेश इत्यभिधानाच। "भिन्ना जीवाः परो भिन्नस्तथाऽपि ज्ञानरूपतः । प्रोच्धन्ते ब्रह्मरूपेण वेदवादेषु सर्वश " इति स्मृतेश्च । अन्यथा " तत्वमसी " तिवाक्यमबोधकं स्यात् । यथोक्तं महाभाष्ये—" यो गामश्व इति ब्रूयात् न जातु चित्सम्प्रत्ययः स्यात् " इति । यद्गा शाखासदेशे चन्द्रे शाखाशब्दवत् जीवान्तर्य्थामितया जीव-सदेशे ब्रह्मिण त्वमिति व्यपदेशः । यद्वा ब्रह्मणः सर्वकर्त्तृत्वात् यजमान प्रस्तर इत्यादिवत तत्सिद्धं त्वमिति व्यण्देशः । एवक्च तद्धीनत्वताद्देश्य त'त्रथ्यताद्धर्म्यपूर्वकैर्निमित्ते स्तत्त्वमस्यादिसामानाधिकरण्यं गीयते । यद्वा शब्दो नित्यः शब्दत्वाद् घटवदित्यत्र यथा दृष्टान्तानुसारा-द्नित्य इति पद्च्छेदस्तथा भेद्बोधकदृष्टान्तानुसारात्। "स श्रात्मा तत्त्वमसी " त्यत्रातत्वमसीति पद्च्छेदः । निर्मुक्तत्वपूर्णंज्ञानानन्दत्वा-दिना नञा सादृश्यबोधनात्। तथाहि, यथा परिश्रमणेनश्रान्तः सूत्रवद्धः पत्ती शङ्कुमेवाश्रयित तथा जागरादी परिश्रमणेन श्रान्तो जीवात्मासुषुप्ती परेशं संश्रयतीत्याह । " यथा शकुनिः सूत्रेण प्रवद्ध " इत्यादिना ?। ननु मत्तोऽन्यश्चेतनश्चेन्मया ज्ञायेतेत्यत्राह । यथा मधुकरैःसङ्गृहीता रसा अयममुष्याहमिति स्वभेदं न जानन्ति, तथा जीवे विद्यमानोऽप्य-विवेकिभिर्न स्वभिन्नतया ज्ञायते परेश इति। " यथा सोम्य मधुकृत " इत्यादिना ॥ २ ॥ ननु रसैरचेतनैर्विद्यमानो मा ज्ञायि, चेतनेन कुतोन ज्ञायत इत्यत्राह । यथाचेतनाभिरिप नदीभिः समुद्रे भिलिताभिरियं . गङ्गाऽहं यमुनेति भेदो न ज्ञायते, तथा त्विय स्थित ईशस्त्वया न ज्ञायत इति । " इमाः सोम्येत्यादिना ॥ ३ ॥ ननु भवतु प्रत्यगात्मा ईशः, प्रत्य-गात्मनस्तद्धीनत्वं कुतस्त्त्राह । यथा वृत्तस्य विघातिनि विद्यमानेऽपी-शानुष्रहात्सुखमवस्थानं तद्भावे विघातकाभावेऽपि शुष्कता, तथा मानु-

षादिदेहेऽपीशाधीनत्वमिति । यथा सोम्य महतो वृत्तस्येत्या" दिना ॥ ४ ननु सूदममपि स्वस्वरूपं ज्ञायते, तथेशोऽस्ति चेत्ज्ञायेतैवेति । तत्रा ्यथा बटबीजे महान्बटो यच्छक्त्या सन्नपि नोपलभ्यते, एवं जीवान्तरी हरिर्न दृश्यते । इति न्यय्रोधफलिमत्यादिना ॥ ४ ॥ ननु तद्धर्मे गृह्यम लवणं न गृह्यते वटावस्थानहेतुसामर्थ्ये गृह्यमाणेऽपि स न गृह्यते । इ लवणमुद्कइत्यादिना ॥ ६॥ ननु तर्हीशस्याज्ञेयत्वात्तज्ज्ञानसाधनवे थ्यं तत्राह—" यथा चौरैः कश्चन पुरुषो वद्धाचो देशान्तरे मुक्तः पृष्ट् पृष्ट्वा स्वदेशमायाति तथा दुर्जेयोऽपीशो गुरूपदेशादिना सज्ञे " यथा सोम्य पुरुष " इत्यादिना ॥ ७ ॥ ननु वृत्तदेहे जीवस्येश्वराधं त्वमभिहितं मानुषदेहे कथं तज्जानीयात्तत्राह । रोगप्रस्तव्यापार:स्वपा स्थान्यथा न वेद तथा सुषुप्ती सन्नपि प्रत्यगात्मा तं न वेदेति " इ सोम्योपतापिनमि" त्यादिना ॥ ८ ॥ ननु यो मत्तोऽन्य ईश इति जाट यश्चाहमेव ब्रह्म ति वेद तयोः कीटशं फलम् । तत्राह । यथा कश्चन प राजभटैरानीतश्चीरोऽयमिति । यदा स चौरस्तदा दण्डयो यदि न स्तदा न तथा। योऽहं ब्रह्मे ति वेद, परकीय ब्रह्मत्वापहारकत्वाद्ग्रह मद्भिन्नं ब्रह्मे ति जानन्न दण्डय इति पुरुषमित्यादिना ॥६॥ एतैनवि ष्टान्तेर्जीवेशयोर्भेदः सिध्यति । सिद्धे च तस्मिन् "स आत्मा तत्वर त्यत्रातदितिच्छेदः सम्यगेवंति प्रतीमः । तस्मात्सर्वेषामपि दृष्टान्तानां <mark>परत्वा"त्तत्वमसी"ति वाक्यस्यापि भेदपरत्वं युक्तम् । तस्माद्भेद् एव ह</mark> वेदान्तसमन्वय इति । तत्तु च्छमित्याहुरेके तार्किकादिमतप्रवेश अभेदप्रतिपादकश्रुतीनां सर्वस्वार्थत्यागेनात्यन्तवाधप्रसङ्गात् । परादाद्य त्रात्मनोऽन्यत्र सर्वं वेद " इत्यादि भेदस्य निन्दाश्रवसाह । "द्वा सुपर्णा सयुजा, ज्ञाज्ञी द्वावजावीशानीशी " इत्याद्याः ह प्रागुदाहृताः श्रुतयः । " द्वाविमौ पुरुषावि " त्याद्याः स्मृत "भेदव्यपदेशाचान्यः" इत्यादीनि सूत्राणि च सन्ति । ताभिजीवेर स्य सिद्धत्वात् कथं प्रत्याख्यातुं शक्यते इति । न चोक्तश्रुतीनां कलि <mark>द्परत्वेन प्रामाण्योपपत्तिः, द्वौ चन्द्रा</mark>वितिवत् । उक्तश्रुती<mark>नां क</mark>ल्पि प्रत्वे वेदान्तानामतत्वावेदकत्वापत्तेः । नच प्रत्यत्तप्राप्तभेदानुवादः द्भेद्श्रुतीनां दुर्वेलत्वमिति वाच्यं,यतः भेदश्रुतीनां भेदप्रतिपादकत्वाज्ञा द्कत्वं नहि त्रैकालिक भेदः प्रत्यत्तेण प्रतिपत्तुं शक्यः । न च 'त्रजो इत्यादिश्रुतौ त्रिकालाबाध्यत्वबोधकपदाभाव इति वाच्यम्। त्रिकाल

ध्यस्य भेदस्य पदादनुपस्थितत्वेऽपि ऋनुमानेन तदुपस्थितेः सम्भवात् उक्तश्रुतिबोध्यो भेदस्त्रिकालाबाध्यः श्रुतिप्रामाएयलब्धत्वादिति प्रयोगः " नत्वेवाहं जातु नासं न त्वं नेमे जनाधिपा " इति भेद्व्याप्यबहुत्वस्य प्रत्यत्तायोग्यातीतादिकालसम्बन्धोक्तेः, स्मृतेश्च श्रुतिव्याख्यारूपत्वात्। किञ्च यदि प्रत्यत्तस्य प्रामण्यमभ्युपेयते तत एव भेदः सिद्धधति । श्रुते-र्नित्यानुवादकताऽस्तु । यदि तस्य प्रामाएयं नोररीक्रियते तदा श्रुतेर्नानु-वादकत्वम् । न च यत्र ज्ञातज्ञापकत्वं तत्रानुवादकत्वमितिनियमोऽभ्युपे-यते, न तु प्रमारागृहीतमाहित्वमिति वाच्यम्। यथेदं रूप्यमिति वाक्य-स्याप्रमाणगृहीतम्राहित्वेनाप्रमाणता, तद्वद्भेदप्रतिपादकश्रुतरप्रामाण्या-पत्तेः । इष्टापत्तौ च तद्दष्टान्तेन वेदमात्रऽपि तत्वापत्तेः । भेदश्रुतीनाम-नुवादकत्वस्वीकारेऽपि तद्वति तत्प्रकारकत्वरूपयाथार्थ्यशामारयहानेश्च । न चेशभेदस्य प्रत्यत्तप्रमाणसिद्धत्वात् भेदप्रतिपादकश्रुतीनां वैयर्थ्यं प्रस-उजेत इति वाच्यम्। यतः ब्रह्मविशेष्यकजीवप्रतियोगिकभेदः जीवविशे-ध्यकब्रह्मप्रतियोगिक भेदः प्रत्यत्तेण प्रतिपत्तुं न शक्यते । यथा पिशाचप्रतियोगिकभेदः प्रत्यचेण प्रमाणेन गृह्यते न तु तत्प्रतियो-गिपिशाचः । तथा भेदप्रतियोगिब्रह्म वेदान्तशास्त्रमन्तरा कथमपि ज्ञातुं न शक्यते, तज्ज्ञानार्थं शास्त्रस्य सार्थक्यम्।

न च ब्रह्मभेदप्रतियोगिनो ब्रह्मणो ज्ञानार्थं यद्यपि वेदान्तशास्त्रस्या पेता वर्राते तद्भेदस्तु न शास्त्रसापेत्तनियतः । किन्तु प्रत्यत्तप्रमाणसापेत्तस्त्या च जीवब्रह्मणोर्भेदस्य प्रत्यत्तप्रमाणप्रप्रत्वादभेदश्रुतीनामनुवादकत्वं दुर्वारमिति वाच्यम् । यतोऽनुभवेन गृहीतोऽर्थः तद्प्राहित्वेन
स्मृतेरनुवादकत्वापत्तिस्तद्वारणाय स्वनिरपेत्तप्रमाणगृहीतप्राहित्वमनुवादकत्वं वाच्यम् । प्रकृते च नहि श्रुतिनिरपत्तं प्रत्यत्तप्रमाण किन्तु सापेत्त
मेवेतिन भेद श्रुतेरनुवादकत्वम्। नच मास्तुश्रुतीनामनुवादकत्वं व्यावहारिक
भेदपरत्वोननेराकाङ्च्याङ्गीकारादिति वाच्यम् । भेदश्रुतीनां व्यावहारिक
भेदपरत्वोन वाध्यत्वात् स्त्रप्रमाणतापत्तोः । न च कर्ममीमांसकानां मते
"वायुःक्षोपिष्ठा देवते" त्यर्थवादानां यथा स्वार्थे तात्विकप्रामाण्याभावे
ऽपिस्तृतौ तात्विकप्रामाण्यं,तथा भेदश्रुतीनां स्वार्थेप्रामाण्यविरहेऽपि प्रवृत्यादौ तात्विकप्रामाण्यमिति वाच्यम् । नह्यु त्तरकालेऽर्थवाद्वोध्यं प्राशस्त्य
बाध्यते, प्रकृते तु तत्वज्ञानेनोत्तरकाले भेदस्य बाधाद्वाधितार्थबोधजनकत्वात् भेदश्रुतीनामप्रामाण्यस्य दुर्वारत्यात्। न चाभेदश्रुतिबिरोधा-

द्भे दश्रु तीनां न स्वार्थे प्रामाण्यमिति वाच्यम् । श्रभेदश्रुतीनां लज्ञण्या श्रयखण्डचिन्मात्रबोधकत्वेन भेदज्ञानाप्रतिबन्धकत्वात् । नहि धर्मिमात्र-बोध्कं मानं तद्धमंवैशिष्टयविरोधि भवितुमहित ।

न च " नेह नानाऽस्ति किञ्चन, सर्वे खिलवदं ब्रह्म, तत्त्वमसी-त्येवमाद्यः शतशः श्रुतयस्सन्ति, ताभिरवान्तरतात्पर्येण भेदाभावो बोध्यते, महातात्पर्येणाखण्डं चिन्मात्रं प्रतिपाद्यत इति विरोधोदुर्वार इति वाच्यम् । यद्यवान्तरतात्पर्येण भेदाभावो बोध्यते तदा भेदस्यापि बोधनात्तस्य तात्विकतापत्तोः नहि महातात्पर्य्यजन्योबोधः कमपि प्रति-बध्नाति । श्रवान्तरतात्पर्यजन्यबोधस्तु भेदाभावं विद्धानः कथं भेदं विरुम्ध्यात् । यद्यवान्तरतात्पर्यजन्यबोधः विहितं निषिध्यात्तदा स्वच्या-घातकत्वं स्यादिति। न च भेदाद्यभावो ब्रह्मै वेति वाच्यम्। तज्ज्ञानस्य भेदाविरोधित्वात्। त्रापि च, "यो वेद निहितं गुहायां परमे च्योमन् सोऽरंनुते सर्वान्कामान्सह ब्रह्मणा विपश्चिता " इत्यत्र सर्वकामावाप्ति फलोक्तेः, शुद्धज्ञानफलोक्तेश्च, त्वयाऽपि शुद्धज्ञह्मविषयत्वेन स्वीकृताया भूमविद्यायाः फलोत्त्यवसरे " यस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति पञ्चधा सप्तधे " ति भेदोक्तः। " परञ्ज्योतिरूपसम्पद्यते " इत्यत्रापि स्वरूपाभिव्यक्तिफलोक्तः। " तदा विद्वान् पुण्यपापे विधूयं निरञ्जन " इत्यत्रापि कर्मच्योक्तेश्च त्वन्मतेऽपि भेदभोगादिपरेषु फलाध्यायान्तपादः स्थेषु जगद्र्यापारवर्जं "सङ्कल्पादेव तच्छ्रुतेः, भोगमात्रसाम्यलिङ्गाचे" त्यादिषु सूत्रेषु प्रक्रान्तशुद्धविद्यायाः फलस्यैव वक्तव्यत्वाच । " पृथ-गात्मानं प्रेरितारक्चे " ति भेदज्ञानान्मोत्तोक्तेश्च । तस्माद्भे दश्रुतीनां पारमार्थिकभेदपरत्वमेव सिद्धम्।

किञ्च भेदः पारमार्थिक एव षड्विधतात्पर्ध्यतिर्णायकिलङ्गो-पेतश्रुतिगम्यत्वात् । तथाद्यथर्वणे "द्वासुपर्णे " त्युपक्रमः । "परमं साम्यमुपैती " त्युपसंहारः ॥ १ ॥ "त्योरन्यः श्रानश्नन्यः, श्रान्य-मीशम् " इत्याद्यभ्यासः ॥ २ ॥ शास्त्रं कगम्येश्वरप्रतियोगिकस्य काल- बाध्यभेदस्य शास्त्रं विनाडप्राप्ते रपूर्वता ॥ ३ ॥ " पुरुषपापे विधूये" क्लम् । ४ ॥ " तस्य महिमानमिती" त्यर्थवादः । ४ ॥ "श्रन्योऽन-न्नि"त्युपपत्तिः ॥ ६ ॥ तस्माद्भे द एव वेदान्तशास्त्रसमन्वयः ।

श्रत्रोच्यते । श्रत्यन्तभेद्वादिभिः ब्रह्मणः प्रपञ्चं प्रत्युपादानका-त्वं नानुमन्यते, किन्तु निमित्तकारणत्वं । तश्च न वक्तुं शक्यते । ए उपादानत्वाभावे कार्यव्याप्त्यसम्भवात् । परिच्छिन्नत्वापत्तेश्च । त्रद्वाणो विश्वं प्रति निमित्तकारणत्वमुररीकियते तदा कारणविज्ञा-सर्वकार्यविज्ञानरूपश्रीतप्रतिज्ञाया भङ्गः प्रसञ्जेत । निह् निमित्त-रणविज्ञानेन सर्वकार्यज्ञानस्य सम्भावनाऽपि, तथा सित कुलालादि नाद्पि मृम्मयमात्रस्य ज्ञानापत्तिः । नतु तदस्ति सर्वानुभविदरोधात् । जन्माद्यस्य यतः " "यत्तो वा इमानि भूतानी" त्यादिशास्त्रप्रामाण्यात् जन्माद्यभिन्ननिमित्तोपादानकारण एव ब्रह्मणि शास्त्रस्य समन्वय-पादनात् । श्रन्यथा यत्प्रयन्त्यभिसंविशम्तीति कारणश्रुतेर्वाध-क्षात् । निह् निमित्तकारणे कार्यस्य लयः सम्भवतीति ।

### तुरीयां विप्रतिपत्तिं सिद्धान्तियतुमुत्थापयति ।

स्वभावतोऽपास्तसमस्तदोषोऽनन्ताचिन्त्यविचित्रयावदात्मवृतिभाविककल्याण्गुण्शक्तिवैभवाश्रयो जगज्जन्माद्यभिन्निनिन्तीनिहंतुर्निखिलशास्त्र कवेद्यो मुक्तोपसृष्यः परब्रह्मभगवदादिशब्दाभिश्विद्चित्पदार्थभिन्नाभिन्नसम्बन्धाश्रयः श्रीपुरुषोत्तमो रमानिवासः
इच्ण एव सर्ववेदान्तप्रतिपाद्य इति राद्धान्तः । अत्रेद्मालोचनीयम् ।
वन्त्यानन्तशक्तिविभवे निखिलजगदुद्भवाष्ययस्थितिकारणे चिद्चिनाभिन्ने परब्रह्मणि श्रीपुरुषोत्तमे सर्वेषां वेदान्तवचनानां समन्वयोनोपपद्यते तस्मिन्भेदस्य सत्वात्तत्स्वरूपस्य वक्तुमशक्यत्वात् यदि
स्वरूपं भेदस्तदा दूरस्थे वनस्पत्यादावभेदारोपो न स्थात् । धर्मिस्वरूतीतो भेदस्यापि प्रतीतत्वात् । न चारोपोऽभेदभवावगाहते, न धर्मिरूपमता अमोपपत्तिरिति वोच्यम् । श्रान्त्या धर्मिस्वरूपस्याप्यवग्पह। न च श्रान्तेरुभयविषयकत्वकल्पने गौरवात्तादात्म्यधर्मविषयकवास्त्विति वाच्यम् । अयमभिन्न इति न भासेत, अभेद इत्येव
भेत । तथा च श्रान्तेरुभयविषयकत्वकल्पनाया आवश्यकत्वात् ।

ननु भिन्नेष्वभेदप्रकाश इति नोच्यते, किन्तु ये भिन्नास्तेष्वनारव्य यवित्वमारोप्यते न चारोपानुपपत्तिरारब्धावयव्यपेत्तया भेदमहस्य वि षरूपतया विरोधित्वाभावात् । न चानेकेष्वेकस्मिन्नवयविन्यारोप्यम Sनेकेष कुसुमेष्वारोप्यमाणसूत्रे यथा न भ्रान्तिस्तद्वद्त्रापि न वाच्यम्। तत्रानेकेषु संयागितया सूत्रस्य प्रतीतेरभ्रान्तिविषयः प्रकृते त्वनेकेषु वनस्पतिस्ववयव्यन्तरसंयोगितया न प्रतीयतेऽतोऽन क्धावयविष्वारव्धावयवित्वभ्रम इति चेन्न, तेषामनुदाहरणीयत्व यत्र भिन्नयोश्चैत्रमेत्रयोस्स एवायमिति प्रत्यभिज्ञाश्रमो जायते तदेव हरणत्वेनेष्टत्वात्। न चातस्मिसतद्वद्धिर्यत्र तत्रापि नैक्याध्यासः, किन यनिष्ठतादात्म्याख्यधर्मान्तरमारोप्यतेऽ तोधिष्ठानस्वरूपप्रतीतावपि धित्वाभावाद्धर्मान्तरारोपोऽभ्युपेयत इति वाच्यम् । यद्ये वं तदा पटो न भवतीत्यत्रापि घटस्य पटत्वधर्मान्तरमारोप्य निषिध्यत वक्तं शक्यत्वात्तादात्म्याभावस्य संसर्गाभावस्यैक्यापत्तेः । न चेष्टाप संसर्गाभावतादात्स्याभावयोरभेदाङ्गीकारेऽपसिद्धान्तापत्ते: यत्र प्रतियोगिनमारोप्य निषेधबुद्धिः स संसर्गाभावः । यत्र पुनः योगितावच्छेदकमारोप्य निषेधबुद्धिः सोऽन्योऽन्याभावः। आरो प्रमाण्मिद्मिह नास्ति। इद्मिदं न भवतीति प्रतीतिस्तद्भ तिधर्म तादात्म्यं न तु त्रभेदः, तस्याप्रामाणिक्त्वात्तयोर्भेदोंऽभ्युपेयत इत् तदाऽपि तयोर्भेदाङ्गीकारेपि भेदाभेदयोविरोधात् स्वरूपभेदमहे भेद न स्यात् । पटपटयोरिवेति दूषणां दुर्निवार्यम् । यदि धर्मिस्वरूपाइ **इ**तिरिच्यते तदा प्रतीतावन्योऽन्याश्रयः । तथाहि धर्मित्वप्रतियो व्यवस्थाप्रतीतावन्योऽन्याभावः प्रत्येतुं शक्यते । घटः पटो नेति प्रहे श्रन्योऽन्याभाववतीतौ च तद्भथवस्था प्रत्येतव्येति । प्रतियोगिष्रः प्रतियोगित्वधर्ममनुक्षिखन्ती धर्मिप्रतीतिरपि धर्मित्वाकारमनुक्षिस भेदप्रतीतिकारणमती न अन्योऽन्याश्रयप्रसङ्गः, अतएव कुम्भः भवतीति प्रतिषेधावसरे कुम्भस्य प्रतियोगिताया त्र्यविविचित्तत्वाच षेधप्रसङ्गः। न च तहा निविध्यमानकुम्भेन सह भिन्नत्वेनागृहीत टस्यापि निषेधो न स्यादिति वाच्यम् । पटस्यासत्वनिरूपणावसरे प्रतियोगित्वेनापेद्यमाण्त्वादाश्रयत्वेन चानपेद्यितत्वात्तस्य कुम्स ङ्ब्रहाभावात् । यद्यप्यन्योऽन्याभावस्योभयाश्रयत्वादुभयप्रतियो क्राश्रयप्रतियोगिभेदाभावादुभयनिषेधसङ्ग्रही विरुद्धावेकदा स्यात

तथाऽत्यन्या कुम्भाश्रयताऽन्या पटाश्रयता, अन्या कुम्भप्रतियोगिता, अन्या पटप्रतियोगिता। तथा च घटेन विशेषिता पटेन विशेषिता वाऽऽश्रयता प्रतियोगिता च भिन्नैवेति नोक्तदोषावकाशः। नापि प्रति-योगित्वसिद्धवर्थमनुयोगिनः सकाशाद्भे दुमुपजीवति न वा । उपजीवति चेदन्योऽन्याश्रयत्वं, नोपजीवति चेत्तर्हि स्वभिन्नत्वात्प्रतियोगिनो भिन्न-त्ववत् बस्माद्पि स्वभेद्रस्यादिति वाच्यम् । धर्मिग्रहणं प्रतियोगिस्मरण्ज्ञ भेदज्ञानसामग्री, प्रतियोगिता स्मर्यमाणता, त्रानुभूयमानता च धर्मिता स्मर्गादिना नियमोपपत्तोरितरेतराश्रयादिप्रसङ्गानवकाशात् । नापि सोऽयं देवदत्त इत्यत्रायमित्यंशस्य गृह्यमाणतया धर्मित्वात्। स इत्यं-शस्य स्मर्यमागातया प्रतियोगित्वात्तत्रापि भेदः प्रकाशेत । वास्तवतत्स-त्वासत्वाभ्यां विशेषात् । भेदसत्तासहितप्रतियोगिस्मरणादि भेदप्रहे कारणम् , तद्वैकल्यान्नात्र तथेति । त्र्यथ यदि भेदोऽधिकरणस्वरूप एवे-त्युच्यते तद्यं भेदस्य सप्रतियोगिकतया भेदत्वेन निरुच्यमानानां भूतला-दीनां सप्रतियोगिकत्वप्रसङ्गः, न च भूतलादेस्तथा पटाद्यनपेच्तयैव प्रतीतेरिति चेन्न । यतो देवदत्तस्य तत्वेन रूपेग् प्रतीतावनन्यापेच्यत्वेऽपि पितृत्वेन रूपेण तस्य प्रतीतौ प्रतियोगिसापेत्तत्वं यथा, तद्वद्भ तलादीनां भूतलत्वेन प्रतीतावनन्यापेत्तत्वेऽप्यधिकरण्त्वेन तस्य प्रतीतौ प्रतियो-गिसापेचत्वमनुभवसिद्धम्।

त चैवं पदार्थजातस्य केनचिद्रूपेण सापेच्तवं रूपान्तरेण निरपेच्चत्य सम्भवादिदं सप्रतियोगिक मिदंनिष्प्रतियोगिकमिति व्यवस्थाकथमुपपद्ये त इतिवाच्यम्।यदसाधारण्येन स्ववाचकपद्प्रवृत्तिनिमित्ततावच्छेदेन प्रतीतौ प्रतियोगिप्रतीतिसापेचं तत्सप्रतियोगिकमन्यत्तु निष्प्रतियोगिकमिति सप्र-तियोगिकनिष्प्रतियोगिकव्यवस्थाया उपपत्तेः । यथाऽभाववाचकं यत्पदं तस्य तत्प्रवृत्ति निमित्तमभावत्वं तद्वच्छेदेन प्रतीतौ प्रतियोगिसापेच्च-त्वात् तत्सप्रतियोगिकम् । घटादिपदं घटादिवाचकपद्प्रवृत्तिनिमित्तभूत-घटत्वावच्छेदेन प्रतीतौ प्रतियोग्यादिनिरपेच्चत्वान्निष्प्रतियोगिकमिति ।

ननु भूतलवृत्तिघटभेद्स्य भूतलानितिरिक्तत्वेऽपि भूतलवृत्तिघट-भेदत्वन्तु भूतलादितिरिक्तं वाच्यं तद्प्यतिरिक्तं तद्पि भिन्नमित्यनवस्था-प्रसङ्ग इति चेन्न । भेदत्वभेद्स्याप्यधिकरणस्वक्तपत्वात् । न च भेदस्य भेदमादायानवस्थाऽपरिहार्या, भूतले भेदद्वयं भूतलं घटोनेति प्रतीतिसिद्ध एको भेद्दो भूतलं भेदोनेत्यपरस्तथा च भेदत्वेनं कृपेण सक्ताभेदानां CC-0 No Rights Reserved. Digitized by eGangotri सङ्ग्रहाद्नवस्थाप्रसङ्गाभावात् । यथा तार्किकाणां नये घटे रूपरसा प्रतियोगिकसमवायस्य प्रतियोगिताबच्छेद्कभेदेऽप्यभेद्स्तद्भद्दत्रापि द्वादिप्रतियोगिताबच्छेद्कभेदेऽपि भूतलवृत्तिनिखिलभेदोऽप्यभिन्नः नापि धर्मिस्वरूपं भेद्स्तथा दूरस्थवनस्पत्यादावभेदारोपो न स्याद्विप्राभिहितं वाच्यम् । भेद्मात्रस्य संशयविपर्ययविरोधित्वाभावा भेद्त्वेन भेद्दर्शनस्येव तथात्वात् । आरोप्यारोपविषयगतधर्मयोर्ग्न्यसिन्नभावद्शनं वा, आरोप्यधर्मस्थारोपविषयगतधर्मयोर्ग्न्यसिन्नभावद्शनं वा, आरोप्यधर्मस्थारोपविषये व्यतिरेकदर्शनं विरोधि । प्रकृते तथात्वस्थाभावान्नोक्तदोषावकाशः । एतेन दूर्दन्वयक्तकरचरणादिपुरुषस्वरूपे दृष्टे स्थागुर्वा पुरुषोविति संशरे स्थादित्यपि निरस्तं भवति ।

किञ्च यदि भेदस्य घटस्वरूपत्वमुररीक्रियते तदा घटप्रतियो भेदस्यापि घटस्वरूपत्वमापद्ये त तिन्नरासाय पटिविशिष्टभेदस्यै व घट रूपत्वं वाच्यं तथा सित पटस्यापि घटस्वरूपापितः न चेष्टापि घटपटयोरभेदे घटमानयेत्युक्तौ पटस्याप्यानयनप्रसङ्गात् । तथा भेदस्याधिकरणस्वरूपत्वं येन तद्वाधे शून्यतापितः स्यादिति चेन्मेः भेदप्रतियोगिन उपलच्चणत्वेन स्वरूपतायामनन्वयात् । इयन्यथा ह निवृत्तोः पुमर्थतया पुमर्थत्वं दोषाभावस्य साधकताप्रयोजकत्वे दोषार साधकताप्रयोजकत्वम् । इयनृतव्यावृत्त्यज्ञाननिवृत्त्यो ब्रह्मरूपत्वे व तादीनामपि तद्रूपत्वम् । इयज्ञाननिवृत्तोर्भोत्तत्वेऽज्ञानस्य च मो स्यात् ।

भिन्नयोर्देवदत्तयज्ञदत्तयोः स एवायमित्यभेदभ्रमो यदा उ तदा देवदत्तस्य सत्वद्रव्यत्वाधिकरण्तया प्रतीतेभेद्रमहस्यैव सम्भा दनुत्पत्तिरिति यदुक्तं तद्पि न । यतः, न कारण्मात्रात्कार्यनिष्पति तु कारण्पौष्कल्यादिह च नाधिकरण्प्रतीतिरेव भेद्प्रतीतिसामग्री योगिस्मृत्यादिसहिता एव भेद्प्रत्यायकत्वादिह च तद्भावाद्भेदाः वस्तुतोऽस्याः शङ्कयाःसमाधानस्य प्रागभिहितत्वान्नात्रशङ्काकलङ्काव त्रापि च कि भेद्ज्ञानमेव नास्ति, सद्पि कारण्जन्यं न बाध्यमान वा, तत्र प्रथमः सर्वतो विरोधादनुत्तरः । भेदभ्रमनिरासाय वेदान्त भेदाप्रतीतौ बहुयुक्तिभिस्तिन्नराकरण्ड्य भेदः स्वरूपं वा धर्मो वेति । वपश्च नोपपद्येत । न हि पर्यायेण विकल्पः सम्भवति, नहि केन घटः कलशो वेति विकल्प्यते । द्वितीये कारणाजन्यत्वमजन्यत्वेन ? त्रकारणजन्यत्वेन वा ? नाद्यः, भेदप्रतीतेर्नित्यत्वापत्त्या ब्रह्मज्ञानानि-वर्त्यत्वापत्तेः । द्वितीयोऽपि व्याघाताद्धेयः ।

तृतीयेऽपि किं शुष्कतकेरिव भेदस्य बाध्यत्वाध्यवसायः, श्रुत्या-दिना वा ? नाद्यः, ऐक्यस्थापि ब्रह्मस्वरूपत्वे तद्वदेव निरपेत्तत्वाद्यापातात् धर्मत्वेनानवस्थेत्यादितर्कबाध्यत्वसाम्यात् । त्वयैव वेदान्तानामभेदपरत्वं र्शियतुमिदं शास्त्रं प्रवृत्तां, न तर्कशास्त्रवत्केवलाभियु क्तिभिः कञ्चित्सि-द्वान्तं साधयितुं प्रवृत्तमित्युक्तत्वा । न द्वितीयः श्रुतेः सान्तिप्रत्यचाद्य-वाधकत्वस्योक्तत्वात् । अयं सद्रूप आत्मा भेदो नेति धीर्भेदः सन्निति ज्ञाने बाधिका सा च यदि भेदमवगाहते तदा तस्या अभेदसाधकत्वं नोपपद्यते प्रत्युत भेद्साधकत्वमेव । यदि भेद्बाधकज्ञानस्याभेद्विषयक-वमुररीक्रियते तदाऽभेदइत्यत्र नञ्थीवक्तव्यः, स हि तदन्यो वा तद्वि-रोधी वा तद्भावो वा ? त्रिष्वत्यर्थेषु भेदो दुर्निवारः तद्नन्यत्वे तिद्विरुद्धतद्भावत्वयोरयोगात् । किञ्च बाधकं ज्ञानं त्रिविधं-नायं भेद इति वा, नास्त्यत्र भेद इति वा, अन्यदेव मनाऽभादिति वा ? तत्र नेदं रजतं, नास्त्यत्र रजतमन्यदेव रजतात्मना-भादिति वत्सर्वथा भेदावगाहीति कथं भेदमात्रबाधकम्। आद्यो द्वितीये व बाधकज्ञानेऽधिकरणतयां प्रतियोगितया भेदावगाहित्वम्। तृतीयेऽन्य-वित्युत्तया स्पष्टं भेदावगाहित्वम् ।

नन्वेकमेवानेकात्मना प्रत्यभादिति ज्ञानं वाधकमिति चेन्न । कानेकयोवस्तुनोर्भेदाभावे वैलच्च्याप्रह्णे च वाधकत्वायोगात् । विद्य भेदाद्भिन्नतया स्वार्थं वाधधीरवगाहते न वा ? त्राद्ये भेदः स्थरोऽन्त्ये न स्वस्माद्भेदवाधिका, तस्मात् कृप्तविषयत्वान्नोन्याश्रय-वादेकत्थानम् । यस्तु पदार्थान्निकच्च व्यवस्थापयित तं प्रति त्राधिकरण् वरूपो वा धर्मां वा भेद इति दृष्णां शोभते नास्मासुद्यनिर्वचनीयत्ववादिषु तिभासमानोऽयं भेदः स्वरूपादिपचान्तर्वहिर्भावाभ्यां सद्सत्वाभ्याम-येनापि धर्मेणाऽनिर्वाच्य इत्यङ्गीकारादिति खण्डनकारेणोक्तं तद्पि रमणीयम् । तर्कवाध्यत्वमनिर्वचनीयत्वव्याप्यक्चेत्तदा त्वदिभमतैक्य स्यापि तर्कवाध्यत्वेनानिर्वचनीयतापत्तोः । तच्च यथा भवतां तर्कवाध्यत्रे नेष्टं तथा खण्डनकारोक्तसमाधानं ममापि नेष्टम् । यद्य क्यं तर्कद् स्यात्तदा शून्यवादापत्तिरिति चेन्न । यदि भेदोऽधिकरणान्नातिरिन् तदा भेदवाधे शून्यवादस्य तुल्यत्वात् ।

यदि भेद्स्याधिकरण्खक्षपत्वमुच्यते तदा घटभेद्शब्द्योः प्र यत्वं स्यात् अतो भेद्स्य नाधिकरण्स्वक्षपत्वं वाच्यमिति चेन्न । घ भेदत्वप्रवृत्तिनिमित्तानां भेदात् पर्यायतापत्तेरभावात् । अथ भे तावत् जातिक्षं वा उपाधिक्षं वा ? तिन्नष्टासाधारण्धर्मक्षपं व नाद्यः, श्रनवस्थाभयाद्यथा जातौ जातित्वं जातिक्षपं वक्तुमशक् तथा भेदे भेदत्वजातिस्वीकारेऽनवस्थाप्रसङ्गात् । न द्वितीयः, श्रन्ते श्रयापत्ते :। तादात्म्यसम्बन्धावच्छिन्नप्रतियोगिताकाभावत्वक्रपं भे वक्तव्यम् । तत्र तादात्म्यं निविष्टं तश्वाभेदात्मकं तस्य प्रतियोगि भेदस्य प्रवेशस्तिज्ञज्ञासायां पुनर्निकक्तलक्षणं वाच्यमित्यन्योन्याभ् न तृतीयः । तादात्म्याव च्छिन्नप्रतियोगिताकात्यन्ताभावेऽतिव्यात्रस्यापि स्वक्रपत्वेऽनुगतव्यवहारानुपपत्तोरिति चेन्न, भेदत्वादेरस्वर्धः धित्वात् । अथ निर्विशेषवादिनां मतेऽपि विशिष्टबुद्धित्वावच्छिन्नं विशेषण्ज्ञानस्य कारणत्वं निर्विवादम् ।

सत्यं ब्रह्म झानस्वरूपं ब्रह्मेति विशिष्ट्युद्धिः सत्यत्वज्ञान्दिधमंज्ञानमन्तरा नोपपद्यते । अतो धर्मभेद आवश्यकः । त कल्पितधममङ्गीकृत्य ताद्यक् विशिष्ट्युद्धिरूपपादियतुं शक्यते इति च्यम् । श्रुतिबोध्यानां सत्यत्वादिधर्माणां कल्पितत्वस्यासम्भवद्धाः त्वात् । तथा सति श्रुतेरतत्वावदेकत्वापत्तः । नह्यारोपे बाधमन्तन्यत्प्रमाणमस्ति येन सत्यत्वादीनां कल्पितत्वसिद्धिः स्यात् । "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" इति श्रुतेः पारमार्थिकसत्यत्वे तात्पर्यं नावाच्यम् । व्यावहारिकस्य सत्यत्वादेरसिद्धिप्रसङ्गात् । यद्युक्तं ब्रह्माणु पारमार्थिकसत्यत्वं न वोध्यते तदा तदितरस्मिन्प्रपंचे व्यारिकस्यत्वं तव मते न सिद्धवेत् ।

अन्ये तु, यत्पुनरिभधीयते — किमेतैर्भेद्खएडनवादिभिरि भवति कि भेरज्ञानमेव नास्ति सदिप नित्यमनित्यम् , आनित्यमि निर्देतुकं सहेतुकमिप वा, निर्विषयं सविषयमिप वा बाध्यमान यम्। नाद्यः, सिद्धयसिद्धिभ्यां व्याघातात्। लोकानुभवविरोधात्त्रवन्द्री
कुर्वातोऽप्रमितप्रतियोगिकनिषेधविरोधाद्वश्नीकारे सुतरां तद्विरोधात्प्रथमः
स्वरूपमेव न लभते। कुतस्तत्रोत्तराभिधानस्य प्रत्याशा। सामप्रधनिरूपगाद्भेद्द्वानं सद्पि नित्यमित्यङ्गीकारे सर्वज्ञानोपरमसुपुप्तिविरोधात्
द्वितीयोऽपि विकल्पो हेयः। कादाचित्कसतो निर्हेतुकत्वे नियामकाभावात् स्यादेव वा न स्यादेव वेति तृतीयोऽप्युपेन्तग्गीयः। नापि चतुर्थः,
निर्विषयस्य प्रतीतिविरुद्धत्वात्। पञ्चमित्र्यन्त्यते, भेद्ज्ञानस्य स्वरूपान्योन्याभाववैधर्म्येष्वन्यतमो विषय उत् तेभ्योऽन्यः। द्वितीये प्रागुक्ताभिरनुपपत्तिभिः इवरूपादिभेदविषयाभिक्विविध एव भेदो वाध्यः।

प्रकारान्तरस्य तु व्यधिकरण्त्वाम बाधसम्भवः। एवं स्तरूपादि भेदानां वाध्यत्वे ततोऽन्यभेदस्यापि बाध्यत्वस्वीकारे चौरापराधेन निरप-राधमाएडव्यमहासुनिनिष्ठहः स्मर्थ्यते । तत्रापि यदि धर्मान्तरमेनेति सत्वां तदाऽनवस्थाभिया तद्धिकः प्रवाहस्त्यज्यतां, तस्य कुतस्त्यागः? नहानवस्था प्रतिभासमानमर्थं निवर्त्त यति, किन्तु प्रवाहं परिहारयति, गन्धे गन्धान्तरवत्।

स्थान्योन्याभावं प्रत्यधिकरणतया प्रतियोगितया ज्ञायमानमन्योन्याभावस्य कारणं चेत्तह्य न्योन्याभावज्ञानसिद्धौ तिसिद्धिरित्यास्माश्रय उच्यते। न सोऽपि दोषोऽस्ति, यतोऽन्योन्याभावविशेषिताधिकरणज्ञानस्य तद्धेतुत्वे स दोषः स्याद्धे वन्तराङ्मीकारे तु नात्माश्रयः
तच्चावश्यं वाच्यमन्यथा भेदज्ञानमेव न स्यात्, स्रस्ति च तत्ततो हेत्वन्तरमाचिपेत्। न तु स्वात्मिन स्वयमहेतुत्वे स्वयमेव निवर्त्तात. तथा
च दृश्यमानकार्यानुसारेण कारणं कल्प्यं न तु कारण्दृष्ट्या दृष्टकार्य
स्वरूपमपलपनीयम्। न च दृश्यमानकार्यस्य कारण्तया हेत्वन्तरं न
कल्प्यम्। द्यातमाश्रयत्वेपितस्याविद्यावशादुपपत्तरेनुपपन्नविधानपटीयसीत्वात्तस्या इति वाच्यम्। स्रविद्यात्वीकारेण्यात्माश्रय दोषस्य वारियतुमशक्यत्वात्। स्रविद्या स्वीकार स्रात्माश्रयदोष परिहारश्चेत् घटादीनामिप कुलालनिरपेद्याणां स्वत एवोत्पत्तेम् दाद्युपादानं न स्यात्। स्रथः
प्राक्वालाबच्छित्रं सत्कारणमुत्तरकालावच्छित्रं सत् कार्यं तच्चेकस्य न
सम्भवति। स्वसिद्धौ स्वसिद्धिरित्यात्माश्रयदोषस्तस्य परिहारेण सिद्धं
भेद्द्यानं, तच्च भिन्नत्वादिप्रकारैः सदादिप्रकारेश्र दुर्निक्पमतोऽविद्येत्यु-

च्यत इति विचारार्थः । इति चेत् , अन्योन्याभावज्ञानस्य सहेतुकत्वं नास्ति विवादस्तद्न्योन्याभावज्ञानं कार्यमेव स्वानुरूपं कारणं कल्पयन्तिति त्वया मया च स्वीकारात् । तच्च दुर्निरूपमिति यदुक्तं तद्पि न यतो घटस्य प्रतियोगित्वप्रतीतिमपेच्य पटस्य प्रतियोगित्वप्रतीतिरितरेत्रराभावज्ञान् कारण्ञ्चे त्स्वाश्रयादिद्रोषः स्याद्यद्गं तु प्रतियोगित्वनिरपेचाि धिकरणप्रतीतिस्तिन्नरपेचां च प्रतियोगिस्मृतिर्भेद्ज्ञानकारणमङ्गीक्रियते तद्दात्माश्रयाभावात्सुनिरूपणमेव कारणान्तरमित्याद्वः ।

अथ भेदः किं स्वेन भिन्ने स्वस्थितिरुत द्वितीयभेद्बद्भिन किम्बा भेदान्तरेण भिन्ने वर्त्तते किम्बाडभिन्ने १ नादाः, आत्मा अयदोषदुष्टत्वात् । द्वितीयोऽप्यन्योन्याश्रयत्वादुपेत्तरणीयः । त्र्यनवसा दोषात्त तीयोऽपि हेयः। भेदाभेदयोः परस्परविरुद्धत्वेनान्यतर्निषेधेऽन्य तरविधानस्यावश्यकत्वेन प्रकारान्तरस्यासम्भवात् 'परस्परविरोधे हिन प्रकारान्तरस्थितिरिति न्यायादिति चतुर्थोऽपि त्याज्यः । इति चेन्न अत्य न्ताभेदवादिनां मतेऽप्युक्तदोषस्य विद्यमानत्वात्। अभेदोऽभिन्ने वर्तत भिन्ने वा ? त्रादों, त्रात्माश्रयान्योन्याश्रयादिदोषाणां जागरूकत्वात द्वितीये विरोधात तेजस्तिमिरयोरिव भेदाभेद्योः परस्परविरोधात। अभेदस्य सत्वे कथं भेदः स्थास्यति । भेद्सत्वेऽभेदः कथमिति दोषस समानत्वात् यद्यनिर्वाच्यत्वं तस्य वाच्यं तदा तत् तद्वति वचीते तदभा ववति वा ? नाद्यः, अनिर्वाच्यत्ववत्यनिर्वाच्यत्वस्य वृत्तित्विमष्टं तर प्यनिर्वाच्यत्वात्तद्वति वर्त्तत इति परस्परसापेचत्वेनात्माश्रयस्य सत्वात्। अनिर्वाच्यत्वासावनिर्वाच्यत्वयोः परस्परविरोधान्न तद्भाववत्यनिर्वा च्यत्वं वर्त्तत इति द्वितीयः कल्पोऽपि दुष्टः। नचाभेद्स्य धर्मत्वे भिन्ने धर्मिणि निवेश उताभिन्न इत्यादि विकल्पदोषपरम्परा स्यात्। मर्ग त्वभेदस्य ब्रह्मस्वरूपातिरिक्तत्वं नेष्यत इति मन्मते नोक्तदोपः प्रसरित श्रात्माश्रयादिदोषप्रसङ्घे नाभेदोऽभिन्ने वर्त्तते भिन्ने वेति निर्वक्तमशका त्वादिति दूषग्मनिर्वचनीयवादिनां भूषग्मेवोक्तविकल्पेनाभेदस्यानि र्वाच्यत्वं सिद्धयतीति वाच्यम् । यतः यदि भेदस्याधिकरणस्वरूपातिरि क्तवं स्यात्तदा भिन्ने धर्मिणि वर्तते उताभिन्न इत्यादिविकल्पः प्रसञ्जेत अस्माभिस्तुं भेद्स्याधिकरणस्वरूपत्वमुररीक्रियतेऽतोऽस्मोकं नये न कोऽपि दोषावकाशः। भवन्नये त्वनिर्वाच्यत्वं तद्वति वर्तते तद्भाववि वेति विकल्पप्रतिघातेन व्यावहारिकमप्यनिर्वाच्यत्वं न सिद्धये तथा सति मिध्यात्वोपपादकैस्तर्कैः ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य सर्वस्थापि तत्वस्य हतत्वात्। "तदैचत बहु स्यां प्रजायेय, स ऐचत लोकान्नु सृजा, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" इत्यादिश्रुतिप्रतिपाद्यानामीच्त्रणादीनां तथात्वाच्तुपः पादकमीच्त्त्यधिकरणानामुच्छेदः प्रसञ्जेत, तस्माद्भेदस्य पारमार्थिकत्वं सिद्धयति, सिद्धे च तस्मिन्नचिन्त्यानन्तशक्तिवभवे निखिल जगदुत्पित्त स्थितिकारणे चिद्चिद्भिन्नाभिन्ने परब्रह्मणि सर्वेषां वेदान्तवचनानां समन्वय उपपद्यत इति।

ननु "सदेव सोम्येद्मय श्रासीदेकमेवाद्वितीय" मित्यादिना सजातीयत्वादिभेदशून्यत्वश्रवणात्कथमुक्तार्थसिद्धिरिति चेन्न । तादृशस्य जगद्व्यापारासम्भूवात् । मायाङ्गीकारेण चेत् किं तदानीं निर्विशेषचिन्मात्रं ब्रह्म माया तिष्ठतीति जानाति न वा । जानाति चेत् ज्ञानमात्रस्य कथं ज्ञातृत्वं, न जानातीति चेत् श्राहत्वात्कथमङ्गीकरोति । श्राप च य-रिकञ्चिच्छक्तियोग्यं मायाङ्गीकारानन्तरमभ्यु नेयते भवद्भिः, तत्पूर्वं मायाङ्गीकारानुगुणशक्त्यभ्युपगमे निर्विशेषत्वहानिः । किञ्च तदानीं किं मायाविलद्यणं ब्रह्म उतावेलद्यण्यंन मायात्मकम् । श्राद्यो, वस्तुपरिच्छेद प्रसक्तेः । द्वितीये, मायात्मके ब्रह्माण सृष्टिसमये मायाङ्गीकरणं निर्थिकम् । ब्रह्म सजातीयादिभ्यो भिद्यते, "सत्यं ज्ञान" मित्यादिलच्चणात् । तच्च न सम्भवति, मायात्मकं ब्रह्म इत्यभ्युपगमे ब्रह्मणस्ततोवेलद्यण्यान्मावेन विजातीयमायादितः भेदस्यासिद्धत्वात् । व्यावृत्यर्थं हि ल्च्चणं तद्न्यानिष्ठतन्निष्ठधर्मवत्वं नान्यथा ।

न च शिष्योपदेशार्थमध्यारोपापवादन्यायेनेद्मुच्यते । असर्प भूतायां रज्ञौ सर्पारोपवत् वस्तुन्यवस्त्वारोपोऽध्यारोपः । तत्र वस्तु सचिदानन्दाद्वितीयं ब्रह्म, अज्ञानादि जडजातमवस्तु । अज्ञानं सद्स-द्भ्यामनिर्वचनीयं, त्रिगुणात्मकज्ञानिवरोधिभावरूपञ्च । अहमज्ञ इत्य-नुभवादन्यथा कृत्स्नस्यापिजगतो मिध्यात्वात् आचाय्यों ज्ञानोपदेष्टा शास्त्र-जन्यं ज्ञानं बन्धनिवर्त्ताकमित्यादिका सर्वा व्यवस्था लुप्येत । किल्पता-चाय्योंपदिष्टेन किल्पतिशाष्यस्य का वाऽर्थसिद्धिः । मोद्तार्थं अवणा-दिप्रयत्नो निष्फलोऽविद्याकार्य्यत्वात् । न चाचार्य्यत्ज्ञ्ञानयोः किल्पत त्वेऽपि स्वप्रदृष्टसिंहभयेन प्रबोधवत् ज्ञानोत्पत्तिसम्भव इति वाच्यम् । दृष्टान्तवैषम्यात् । तथा च दृष्टान्ते स्वप्रसिंहरूपासद्विषयकं ज्ञानं प्रति सद्रूपदोषस्य पारमार्थिकस्य कारणत्वं ज्ञानस्य भय प्रति भयस्य प्रबोधं प्रति प्रबुद्धस्यापि देवद्त्तस्यापि पारमार्थिकत्वज्ञ हृष्टान्ते सर्वस्यापि गिध्यात्वेन हृष्टान्तानुपपत्तेः ।

अथ रजी सर्पवित्रविशेषे ब्रह्मएयारोपितस्य प्रपश्चस्य कोवा द्रव्टा ब्रह्म वेति चेत् ज्ञानमात्रस्य कथं द्रव्टृत्वं, मायायोगेनेति चेन्माया सम्बन्ध श्रागन्तुकः स्वाभाविकोवा । त्राद्ये, ब्रह्मगोविभुत्वाभाव प्रसक्तेः । द्वितीयश्चेत्तर्धं प्रेऽपि मायाशवलमेवेति सिद्धम् । अद्वितीयावि वाक्यस्य सविशेषपरत्वे सजातीयादिभेदशून्यत्वहानिश्च। न च शवल त्वेऽत्यग्रे प्रपंचाप्रतीतिरिति वाच्यम् । कारणाभावात् । ईच्चणाभावमेः कारणमिति चेत्तदभावे कारणं वक्तव्यम् । इच्छैवेति चेत् , तहा ऽमेर्प च्छावत्वेन सविशेषस्य ब्रह्मणः सिद्धिनंतु निर्विशेषस्याद्वेतहानिश्चेत्यः परद्गेषोद्धाटनेन । प्रकृतमनुसरामः । वदान्तशास्त्रे विविधानि वाक्या नि पठितानि भेद्पराण्यभेद्पराणि भेदनिषेधपराणि निषेधसामान पराणि च। तत्र "नित्यो नित्यानां, जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्य पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा, प्रधानचीत्रज्ञपतिः, त्र्यच्चरात्परतः पर तिसमहाताः श्रिताः सर्वे, भीषाऽस्माद्वातः, यद्भूतयोनि प्रवद्ति धीराः, एष योनिः सर्वास्य, सर्वे ल्लोकानीशते ईशानीभिः, सर्वस्य शार सहत्, तमीश्वराणां परमं महेश्वरम्, स्वामाविकी ज्ञानवलिकया च अस्तर, विविच्चान्यः, अधिकन्तु भेदव्यपदेशात्, विविच्चतगुग्गोपपत्ते । सर्वापता चे" त्यादीनि भेदप्रतिपादकोनि । "त्रात्मा वा इद्मेक एवा श्वासीत्, एकोहवै नारायण आसीत्, तत्वमसि, अयमात्मा क्र आत्मैवेदं सर्वं, सर्वंखिल्वदं बहा, अहं ब्रह्मास्मीति । तदनन्यत मारम्भणशब्दादिभ्य" इत्यादीन्यभेदपराणि । "सर्व तं परादाद्योऽन्य त्रात्मनः सर्वं वेद " इत्यादीनि भेदनिषेधपराणि । "अथात आहेर नेति नेति, ऋस्थूलमनिएवत्यादीनि निषेधसामान्यपराणि भनि सूत्राणि; न तेषामितरेतरवाध्यवाधकभावो वक्तुं शक्यस्तुल्यबल्लान तथा च सर्वेषामपि वाक्यानां स्वार्थप्रामाएयसिद्धये चिद्रि

भिमाभिन्नं न्रह्म वेदान्तशास्त्रविषयत्वेनाभिन्नेतं भगवतः सूत्रकारम् एतद्भिप्रायतया तद्घटकसूत्राणि प्रणीतानि-"अंशो नानाञ्यपदेशारा अन्यथा चापि दासिकतवादित्वमधीयत एके, उभयञ्यपदेशार्त्त्वहिन्द्रशास्त्रविद्रिया" दीनि । अतश्चैवमेतेषां समन्वयः । तत्र तत्त्वमस्यादि अदित्यां दीनि । अतश्चैवमेतेषां समन्वयः । तत्र तत्त्वमस्यादि अदित्यां निवादात्म्योपदेशात्तेषां न्रह्मात्मकत्वेन तदायत्तस्थितिष्र कत्वेन तद्व्याप्यत्वेन तदाधेयत्वेन च स्वार्थपरत्वं समञ्जसम्। अवहातमा यस्य चेतनाचेतनवस्तुजातस्य तद्व्रह्मात्मकं, तस्य भावस्य नेत "ऐतदात्म्यमिदं सर्वम् , एष मे आहमा, एष ते आहमा, एष स्वान्तरात्मां । "आहमान्तरात्मां । "आहमान्तरात्मां । "आहमान्तरात्मां । "आहमान्तरात्मां । "आहमान्तरात्मां । ध्यात्मिति त्प्राच्छ्यन्ति आह्यन्ति च । " "आहमान्तरात्मां । ध्यात्मिति त्प्राच्छ्यन्ति आह्यन्ति च । " "आहमान्तरात्मां । ध्यात्माति त्प्राच्छ्यन्ति आह्यनित च । " "आहमान्तरात्मां । ध्यात्माति त्प्राच्छ्यन्ति । आहमान्तरात्मां । ध्यात्माति । ध्याति । ध्यात्माति । ध्याति ।

ण्सतद्वात्मीयनियम्यप्रतन्त्रसत्वाश्रयं चिद्चिद्रूपं विश्वमिति फलितम्।

परतन्त्रसत्वं नाम परायत्तस्थितिष्रवृत्तिकत्वं तच्च नियम्यवर्गाश्रितं तदसाधारणधर्मत्वात् । "यदासीत्तदधीनमासीत् , तमेव भान्तमनुभाति सर्वं, स कारयेत्पुण्यमथापि पापम् ," ईश्वरप्रेरितो गच्छित्वर्गं
वा श्वश्रमेव वे"ति श्रवणात् । "जगद्वशे वर्ततेऽदः कृष्णस्य सचराचरम् । श्रहं सर्वस्य प्रभव " इत्यादिश्रवणाच्च । परतन्त्रसत्त्वं द्विविधम्कृटस्थिविकारिभेदात् । तत्र कौटस्थ्यञ्च जन्मादिविकारशून्यत्वे सित
शाश्वतत्वं तद्धिकरणं चेत्रज्ञं पुरुषादिपदार्थभूतं चेतनवस्तु । "न
जायते म्रियते वा विपश्चित् । " " त्रज्ञो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न
इन्यते हन्यमाने शरीर " इत्यादिश्रुतिस्मृतिभ्यः ।

विकारित्वे सित प्रवाहरूपेण नित्यत्वंद्वितीयं, तद्धिकरण्ञ्राचेन्तं मायाप्रधानप्रकृतिचेत्रज्ञादिपदार्थरूपम्। " अजामेकां, गौरनायन्तवती, " " त्रिगुणं तज्जगद्योनिरनादिप्रभवाण्ययम्। तदेतद्चयं नित्यं जगन्मुनिवराखिलिमे"त्यादि श्रुतिस्मृतिभ्यः। एवं परतन्त्रसत्वमादाय भेदशास्त्रस्य प्रवृत्तिः। तस्यैव तेषां नैराकाङ्च्यञ्च तथैव भेदनिषेध-पराणां चेतनाचेतनिष्ठस्वतन्त्रसत्वमादाय प्रवृत्तिः। नेति नेतीत्यादि सामान्य निषेधवाक्यानां ब्रह्मणः वैलच्चएयज्ञापनेन प्रवृत्तिश्चेति निरवद्यम्। तथा च " तत्त्वमसीणत्यत्र तच्छब्दः सर्वज्ञसर्वशक्तिविश्वात्मपरब्रह्मभूत स्वतन्त्रसत्ताश्रयप्रतिपादनपरः। त्वम्पदार्थञ्च तदात्मीयतदात्मकपरतन्त्र सत्ताश्रयजीवात्मवाचकः। असिशब्द्श्चोभयपदार्थसम्बन्धाभिधानपरः। सच सम्बन्धस्तदात्मकस्य त्वम्पद्वाच्यस्य तत्पदार्थन सह स्वतन्त्रसत्वाभेदसहिष्णुपरतन्त्रसत्त्वभेदरूषः। तत्पदार्थने सह स्वतन्त्रसत्वाभेदसहिष्णुपरतन्त्रसत्वभेदरूषः। तत्पदार्थने हित वाक्यार्थः। तत्पदार्थी विश्वात्मा, त्वम्पदार्थः चेत्रज्ञान्तरात्मा तयोरभेदो घटो द्रव्यं पृथिवी द्रव्य मित्यादिवनमुख्य एवातोयुक्तमुक्तसिद्धान्तस्य साधीयस्त्वम्।

ननु परब्रह्मणः श्रीपुरुषोत्तमस्य नारायणादिपदार्थस्य सर्वात्म-नस्तत्पदार्थत्वे न कश्चिद्दोषाऽवकाशःश्रीतत्वात् । परन्तु जीवान्तर्यामिण-स्त्वं पदार्थत्वं कथमिति वक्तव्यं, त्वम्पदस्य जीववाचकत्वेन प्रसिद्धत्वा-दिति चेन्न, विश्वात्मत्वेन सर्वशब्दवाच्यत्वादेवेति ब्रमः । यथा"ऽग्नेर्दे-गि"त्यत्राग्निशब्दोऽकारगकाराद्यवच्छिन्नानुपूर्वीकाग्निशब्दपरः । "अग्नौ जुहोती" त्यत्र च स एवाग्निशब्दो दहनप्रकाशनादिधमोवच्छित्रपर र्थोपस्थापनपरः। एवमुभयार्थप्रतिपादकत्वमग्निशब्दस्य शक्यत्वात्तरे मु ख्यमेवेति शाब्दिकानां राद्धान्तः । तथैवात्रापि सर्वेषां चेतनाचेतन स्तुजातवाचकानां तत्तत्पदार्थवाचकत्वेऽपि तत्पदार्थान्तरात्मभूतब्रह्म त्वमविरुद्धम् सर्वात्मत्वात् । यथा चतुर्मु खादिशरीराणि तत्तद्विच्छन तत्तचेतयितारश्च चतुर्मु खादिशब्द्वाच्यास्तेषां शक्या एव तैरिभिधी स्वशक्तिभिरेव तथैव तेषां चतुर्मु खादिपिएडतत्तद्विछित्रज्ञामि नपरत्वेऽपि तस्य तत्तद्नतरात्मत्वात् ब्रह्माभिधानपरत्वं प्रधानमः सुशकं वक्तुमिति । एतद्भिप्रायमाश्रित्य वस्तुजातस्य ब्रह्मताद्वात्म्यमुर् षयन्ति श्रुतयः। " ऐतदात्म्यमिदं सर्वं, सर्वं खल्विदं ब्रह्म, भोक्ता में प्रेरितारक्च मत्वा सर्वं प्रोक्तं त्रिविधं ब्रह्ममेतत्, नारायणः परोध्य ध्यानं नारायणः परिम "त्याद्याः । ननु पूर्वेद्दष्टान्तोऽग्निशब्द्स्योभग धानपरत्वं पाणिन्यादिस्मृतिविधेयत्वादुक्तार्थे प्रमाण्यत्वं सुशकं न तथे र्थः प्रमाणपद्वीमारोहति प्रमाणशुन्यत्वात्। न चोक्तोपमानमेवात्रप्रह मिति वाच्यम्। अश्रीतस्योपमानस्योतिदुर्वलत्वादिति चेन्न। ''नामानिः णि यमाविशन्ति,सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ति,नमामः सर्ववचसां प्रतिष्ठा शाश्वती" त्यादि शास्त्रस्यैवात्र प्रमाण्त्वात् । तत्सिद्धं भगवतः सर्वातः विश्वस्य च तदात्मकत्वेन तत्तादात्म्योपदेशाईत्वमिति, तथा चोच भगवद्भिराद्याचार्य्यचरणैः—''सर्वं हि विज्ञानमतो यथार्थकं श्रुतित भ्यो निखिलस्य वस्तुनः । ब्रह्मात्मकत्वादिति वेद्विन्मतं ब्रिह्मपर श्रुतिसूत्रसाधिते"ति । एतस्य व्याख्यानं 'वेदान्तरत्नमञ्जूषायां' दृष्टब अपि च ब्रह्मायत्तस्थितिप्रवृत्तिकत्वेन।पि जगतो ब्रह्मतादात्म्योपदेशः कः। यद्यदायत्तिश्रविप्रवृत्तिकं तत्तद्भेद्व्यपदेशार्हिमिति व्याप्तिम न्तिच्छन्दोगाः प्राण्सम्बादे— " न वै वाचो न चर्चांष न श्रोत्रा मनांसीत्याचत्तते प्राण एवैतानि सर्वाणि भवती शत्यादिना बहा व त्वेनाऽपि वस्तुजातस्य ब्रह्मतादात्म्यं सुघटित्मेव । '' यच किञ्चि स्मिन्दृश्यते श्रूयतेऽपि वा अन्तर्विहिश्च तत्सर्वं व्याप्य नारायणः वि द्यावा-पृथिव्योरिदमन्तरं हि व्याप्तं त्वयैकेन दिशश्च सर्वाणइति ह चनात्। "योऽयं तवागतो देव समीपे देवतागणः। स त्वमेव ज ष्ट्रा यतः सर्वगतो भवान् ॥ सर्वं समाप्नोषि ततोऽसि सर्व " इति स्मृत्या व्याप्यस्य व्यापकाभिन्नत्वनिर्देशाईत्वं प्रतिपादितम्।

ननु स्वाभाविक-भेदाभेद्मतेऽपि यथा ब्रह्मणोगुणाः स्वामाविकाः श्रयन्ते—" स्वाभाविकी ज्ञानबलिकया चे"त्यादिना, तथा जीववृत्ति-दोषा ब्रह्मएयेव स्वाभाविकाः स्युस्तयोरेकत्वात्। इति निर्दोषब्रह्मतादा-त्म्योपदेशोदुर्घट एवेति चेन्न। यतो जीवेशयोः स्वरूपत ऐक्यं नाभ्युपग-च्छामो येनोक्तदोषः प्रसज्जेत । ऋषि तु इतरेतरात्यन्तवैलच्चएयेन ब्रह्मण-रचेतनाचेतनयोश्च स्वरूपेण भेदं प्रतिपादयामः । तत्र चेतनः स्वरूपेण परिच्छिन्नः, त्र्रयापरिमाणकत्वात् । त्र्रचेतनोऽपि तथैव,स्थूलाद्यनेकरूप-वत्वात् । ब्रह्मतूभ्यविल् चर्णं त्रिविधपरिच्छेदशून्यत्वादिति विवेकः । तथा च ब्रह्मण् अतनाचेतनयोः सर्वात्मत्वसर्वनियन्त्रत्वसर्वव्यापकत्वस्वतन्त्र-सत्वसर्वाधारत्वादिधर्मेर्भेदः स्वाभाविकः । ब्रह्मात्मकत्वतन्नियम्यत्वतद्-व्याप्यत्वतत्तनत्रसत्वपराधेयत्वादिधर्मेरभेदः स्वाभाविकोऽभ्युपगम्यते । " एष सर्वभूतान्तरात्मा, श्रन्तः प्रविष्टः शास्ता जनोनाम्, यच किञ्चि-ज्ञगत्यस्मिन्दृश्यते, त्रात्मा हि परमः स्वतन्त्रोऽधिगुणः, तस्मिल्लाकाः श्रिताः सर्वे " एतानि वाक्यानि उक्तार्थे प्रमाण्त्वेनानुसन्धेयानि । ऋतु-मानेनाप्युक्तार्थसिद्धिर्भवितुमहित । तथाहि-जगद्ब्रह्माभिन्नं तदात्मक-त्वात्। यो यदात्मकस्सतद्भिन्नो दृष्टो यथा मृदात्मको घटो मृद्भिन्ननिर्दे-शार्ह् स्तद्वत् । तन्नियम्यत्वाद्प्यभिन्नः, यो यन्नियम्यः स तद्भिन्ननिर्देशार्दः। यथा जीवनियम्यशरीरं जीवाभिन्नं प्रतीयते तद्भत् तद्व्याप्यत्वाद्प्य-भिन्नः। यो यद्वयाप्यः स तद्भिन्ननिर्देशार्हः। यथा वह्निव्याप्योधमस्तद-भिन्न स्तद्वत् । तद्धीनत्वाद्पि तथा, यद्यद्धीनं तत्ताद्भिन्ननिर्देशाहँ, यथा प्राणायत्तइन्द्रियगण्सतद्भिन्ननिर्देशाईस्तद्वत् । तदाधेयत्वादपि तथा यो यद्धियः स तद्भिन्ननिर्देशार्दः,यथा भौतिकं स्वकारण्रूपाधिकरण्महा-भूताभिन्ननिर्देशाईं तद्वत् । अत्राभिन्नत्वञ्च पृथक्श्वितिप्रवृत्त्ययोग्यत्वं वि-वित्तं, तथा च नोक्तार्थे व्यभिचारशङ्काकलङ्कावकाशः। घटो द्रव्यमि-त्यत्र घटस्य द्रव्यतादात्म्यं शक्यत्वान्मुख्यमेव, घटत्वाविच्छन्नस्य द्रव्य-त्वावच्छित्रं विना पृथक्स्थितिप्रवृत्यनहत्वाद्द्रव्यात्मकत्वात् । एवं विश्वं ब्रह्म त्यत्रापि चेतनाचेतनरूपविश्वस्य ब्रह्मतादात्म्योपदेशो मुख्य एव शक्यत्वसाम्यात् । ब्रह्म विना विश्वस्य पृथगवस्थानप्रवर्त्तनाईत्वायोगाद् ब्रह्मात्मकत्वात् । तस्माद्चिन्त्यानन्तस्वाभाविककल्याण्गुण्शक्तिवैभवे चिद्चिद्भिन्नाभिन्ने परत्रह्माि भगवति श्रीपुरुषोत्तमे निखिलवेदान्तानां समन्वय इति सिद्धम्। उक्तसिद्धान्तस्य सूत्रकाराभिप्रेतत्वं तथा हि।

चेतनाचेतनयोर्ज्ञ ह्मणो भेदाभेद्श्च कथं सम्भाव्यः, दुरुपपन्नत्वादित्या शङ्का समाधत्ते सुत्राभ्याम् । तत्र तावचेतनस्य ब्रह्मणा भेदाभेद सूपपन्न इत्याह " उभयव्यपदेशात्त्वहिकुण्डलवदि "ति। अचेतनस्य भयव्यपदेशात् । " हन्ताहमिमास्तिस्रोदेवते" ति भेद्व्यपदेशः । "सः खिल्वदम्ब्रह्म, तज्जलानिति, ब्रह्म वेदं सर्वमित्यादिना चाभेद्व्यपदेशस स्मादुभयव्यपदेशाद्धेतोर्भेदाभेद एव शास्त्रार्थः। उभयविधशास्त्राविरे धात्। त्र्यन्यथा चैकतरस्यावश्यं बाध इत्यर्थः। ननु भेदाभेद्योरितरेत रात्यन्तिबरोधात्कथमेकत्र स्थितिरिति राङ्क्याह दृष्टान्तमुखेन-'ऋहिकुरह लवदि' ति । यथा कृण्डलोवस्थापन्नस्याहेः कुण्डलम् व्यक्तावस्थापन्नत्वाः प्रत्यचप्रमाणगोचरं तद्भेदस्य खाभाविकत्वात् । लम्व।यमानावस्थायान् सर्पायत्तावच्छित्रस्व रूपेण कृष्डलस्य तत्र सत्वेऽपि श्रव्यक्तनामरूपता पत्त्या प्रत्यचागोचरत्वं, सर्वात्मकत्वतदाधेयत्वतद्वयाप्यत्वादिना तद्वप्रश सिद्धत्वाद्मेद्स्यापिस्वाभाविकत्वमुभयोरपि ूस्थूलसृदमावस्थयोरनुगः त्वाद् भिन्नाभिन्नत्वम् । स्थूलावस्थापन्नस्य कार्यस्य कारणायत्तपरतन्त्रह त्तावच्छित्रस्वरूपेण भेद्सद्भावेन प्रत्यज्ञप्रमाणविषयत्वं व्यक्तनामहर त्वात् । अव्याकृतावस्थायान्तु बीजेऽङ्कुरस्येव कार्यस्य कार्गो सुद्मास प्रत्यन्तागोचग्त्वेऽपि सद्भाव एवाव्यक्तनामरूपत्वात अत उभयावस्थायामपि तदात्मकत्वतद्धियत्वतद्यसत्ताकत्वादिः तदृष्ट्रथक्सिद्धत्वेनाभिन्नत्वेऽपि परतन्त्रसत्तावच्छिन्नतद्गत्मीयस्वरूपेर भिन्नत्वमपि स्वाभाविकमिति।

एवमचेतनस्य ब्रह्मभिन्नाभिन्नत्वप्रकारं निरूप्य चेतनस्यापि तर् प्रतिपादयति-"प्राकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वात्"। वा शब्दोऽतिदेशार्थः पूर्वोक्ताचेतनबचेतनस्यापि ब्रह्मणा भिन्नाभिन्नत्वं दर्शयति। कृतः " उभयव्यपदेशादि "त्यनुवर्त्तते। "ततस्तु तं पश्यति निष्कलंध्यायमान् इति ध्यातृध्येयत्वेन दृष्टृदृश्यत्वेन " ब्रह्मविद्मप्रोंति परं परात्परं पुरुष् मुपैति दिव्यमि " ति प्राप्तृप्राप्यत्वेन च "य त्रात्मानमन्तरो यमयती ति नियन्तृनियम्यत्वेन च स्वाभाविकभेद्स्य व्यपदेशात्। " तत्त्वमण् हृम्ब्रह्मास्मि त्र्यमात्मा ब्रह्मोत्यादिना च स्वाभाविकाभेदस्य व्यपदेशा भिन्नाभिन्नत्विमिति।

अधिकशङ्का तु यदि पूबद्दष्टान्तैन चेतनस्य भिन्नाभिन्नत्वं त

श्रचेतनवद्वस्थाभाकृत्वमङ्गीकृतं स्थादिति तन्निरासयन्द्रष्टान्तान्तरमाह। " प्रकाशाश्रयवदि " ति, यथा सूर्योदिप्रकाशः स्वाश्रयात्सूर्यादेभिन्नतया प्रत्यचे गोपलभ्यते स्वाभाविकभेद्वत्वात्। तद्येथेयत्वतदात्मकत्वादिभिश्च हेतुभिस्तद्विनाभावात् अभिन्नत्वमपि प्रत्यचादिमानसिद्धमेवातोऽभेद्-स्यापि स्वाभाविकत्वमिति । तद्वत्प्रत्यगात्मनामपि परतन्त्रसत्वाविच्छन्न-ब्रह्मात्मीयस्वरूपत्वेन स्वभावादेव भिन्नत्वेऽपि तदात्मकत्वतदाधेयत्व-तद्भ्याप्यत्वादिभिर्हेतुभिस्तद्विनाभावादभिन्नत्वमपि स्वाभाविकमेवेति न केनापि वाक्येन विरोधलेशस्य सम्भावनेति भावः। तत्र हेतुमाह-तेज-स्त्वादिति, उभयोरपि तेजोरूपत्वात् गुणतोऽप्यभेदस्सम्भवतीत्यर्थः । ननु सवितृप्रकाशपैचेऽप्याधाराधेयभावः प्रत्यह्मुद्यास्तमयौ भवत इति चेदित्याहुरेके तत्तुच्छम् । आधाराधेयभावस्य शास्त्रप्रमाणसिद्धत्वेनेष्टा-पन्नत्वात् । " यस्मिँ ल्लोकाः श्रिताः सर्वे तदुनात्येति कश्चन, यस्मिन्द्यौश्च पृथिवी चान्तरिक्तमोतं मनः सह प्राणैश्च संवैरि " त्यादिश्रुतेः। " द्यु-भ्वाद्यायतनं स्वशब्दादि " ति स्त्रात्। " मिय सर्वंमिदं प्रोतं स्त्रेमिण गणा इवे " ति स्मृतेश्च। नाष्युदयास्तमयौ दोषौ वक्तुं शक्यौ तदंशे दृष्टान्ताभावात् । नहि दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोरत्यन्तसाजात्यसम्भवः सर्वं-सारूपस्य केनापि दशीयतुमशक्यत्वात्।

किञ्च सर्वथैव सारूप्ये दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकभावस्यैवोच्छेद्प्रसङ्गाद्
ब्रह्मणोऽप्यनित्यसाद्दर्यदर्शंनाद्नित्यत्वापत्तेश्च । तस्माद्ब्रह्मण्रश्चे तनाचेतनयोश्च भिन्नाभिन्नत्वलच्चण एव सम्बन्धो वेदान्तशास्त्रप्रतिपाद्य
इति सिद्धम् । तथा श्रुतयः "एकः सन्वहुधा विचचार, देवो वहुधा
सन्निविष्टः त्वमेकोऽसि बहुधा बहून्प्रविष्टु"इत्याद्यः । एताभिश्च भेदाभेद
शब्दस्य व्युत्पत्तिरिप दर्शिता,तथा भेदे सत्येवाभेदो भेदाभेद इति। तथा चाह
भगवान्मनुः-"एकत्वे सति नानात्वं नानात्वे सित चैकता । श्रचिन्त्यं ब्रह्मणोरूपं कस्तद्वेदितुमईती"ति। श्रीमुखेनाप्याह—"एकत्वेन पृथक्तवेन बहुधा
विश्वतो मुखिमि" ति । हरिबंशे घण्टाकर्णोऽपि—"केचिद्वहुत्वं न वदन्ति
देवमेकात्मना किञ्चिद्मुं पुरातनम् । व दोन्तसंस्थापितसत्वयुक्तं द्रष्टुं
तमीशं वयमुद्यताःस्म ॥ श्रनेकमेकं बहुधा वदन्ति श्रुतिस्मृतिन्यायनिविष्टिचत्ताः । श्राहुर्यमात्मानमजं पुराणं द्रष्टुं तमीशं वयमुद्यताःस्मत्यादिसमृतयश्च । अभयथा भानमिप् श्रुतिमुखेनेव स्पूपपन्नम् । एषते श्रात्मा
एष सर्वभूतान्तरात्मा, सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मे" त्यादिश्रितिभिरात्मी-

य मम्बन्धश्रवणात् । एष एव तादात्म्यसम्बन्ब उच्यते । "ऐतदात्म्यमिदं सर्वं, तत्त्वमसी " त्यादिश्रुतेः । तदेव जगदुपादानं निमित्तञ्ज्ञे ति पूर्व-मेवलज्ञणसूत्रेण प्रतिपादितम् ।

ननु ब्रह्मणोविश्व प्रति उभयविधकारणत्वं दुर्घटं " स ईज्ञा-ब्बक्रेतदैत्तते " त्यादिश्रुत्युक्तेत्तापूर्वककर्तृत्वस्य लोके निमित्तकारण कुलालसुवर्णकारादिष्विव निमित्तमात्र एव सम्भवात्। कार्याकारेण परिणामित्वं ह्युपादानत्वं न तु परिणाम्याधारत्वं, तथा सति घटाकारेग परिणममानाया मृद्रसद्धायारस्य भूतलस्य प्युपादानत्वं प्रसञ्जेत । " नि क्कलं निष्क्रियं शान्तिम " त्याद्याः श्र तयः सन्ति ताभिः ब्रह्मगोऽपरि णामित्वं बोध्यते । तथा च प्रपञ्चं प्रति ईश्वरस्य निमित्तकारण्य प्रधानस्योपादानकारगाव्वमभ्युपेयम् । " मायान्तु प्रकृतिं विद्यानमायिन न्तु महेश्वरम् " मयाऽध्यत्तेण प्रकृतिः सूयते सचराचरिम " त्यादिश्र तिस्मृतिदर्शनात्। उक्तश्रुतौ महेश्वरशब्देन मायिशब्दनिर्दिष्टस्य निमि त्तकारणस्य मायां प्रति प्रेरकत्वं विवित्तितम् । लोके घटनिर्मातुः कुलाल स्य निमित्तकार्णस्य घटोपादानकारणभूतान मृत्पिण्डाद्त्यन्तभेदस द्शीनाचेति चेन्मैवम्। यतो न लोकवदिह भाव्यम् " सदेव सोम्येदमम त्रासीदेकमेवाद्वितीयमि" ति श्रुतौ सृष्टेः प्रागेकत्वमवधारितम्। तज्ञ वधारणं निमिन्तोपादानयोर्भेदे सति नोपपद्येत, ऋद्वितीयपदेनाधिष्ठाक न्तरनिवारणं ज्ञाप्यते, तद्पि दुर्घटं स्यात् । अतो ब्रह्मणो विश्वं परि त्र्यभिन्ननिमित्तोपाद।नकारणत्वं वाच्यम् । त्र्यतएव " उत तमादेशमप्रा दमो येनाश्रुतं श्रतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातं भवति" इत्यपादान कारणविज्ञानेन सर्वकार्यविज्ञानविषया प्रतिज्ञा। " यथा सोम्यैकेन स ल्पिण्डेन सर्वं मृन्मयं विज्ञातं स्यादि " त्यादिरूपोद्दष्टान्तश्चोपपद्यते नान्यथा यदि प्रपञ्चं प्रति ब्रह्मणोनिमित्तकारणत्वमत्रोररीकियते तर निमित्तकारण्कुलालादिविज्ञानेन मृन्मयज्ञानवत्तज्ञानेन सर्वकार्यकि ज्ञानं प्रसन्जेत, तयोर्बाध एव स्यत्। न च कुलालमृत्पिएडन्यायेन नि मित्तोपादानभेदः राङ्कनीयः । तत्र हि निमित्तोपादानाभेदयाहकप्रमास भावात् तद्भेदः, इह प्रमाणे जाप्रति कथमभेदो न स्यात् । " सदेव स म्येद्म्, उत तमादेशमप्राद्मः " इति श्रुतिभ्यामेकत्वावधारणेनेतरस धिष्ठातुर्निवारणेन च निमित्तोपादानयोरभेद इति प्रतिभाति । तथा ह आङ्पूर्वकदिशधातीर्वादुलकात् कत्तीरि घञि कते आदेश इति निक

द्यते, प्रशासितृत्वाधिकरणमिहादेशशब्दार्थः । न च "अकर्तार च कारके संज्ञायामि " ति घञः कर्नु व्यतिरिक्तविषयत्वात् कथमादिशती-त्यादेश इति वाच्यम् । घञन्ताः द्भाववाचिन त्रादेशशब्दादर्शाद्यजन्ताद्पि प्रशासितृत्वाधिकरणस्यादेशशब्दार्थत्वात् । तथा च ' अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां, एतस्य वाऽचरस्य प्रशासने गार्गि प्रशासितारं सर्वेषाम् " इत्यादिश्र तिस्मृतिभ्यामादेशशब्देन प्रशासनरूपव्यापाराश्रयः विविच्चतः। "तमादेशमादेष्टारमधिष्ठातारमप्राच्मः येनादेष्ट्राधिष्ठात्राश्रुते-नाश्रतंश्रुतं भवती "त्यर्थः। अपि च ब्रह्मणो जगदुपादानत्वे 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते" जन्माद्यस्य यतः " यतः सर्वाणि भूतानि इत्यादि श्रुति-सूत्रस्मृतिषु "जनिकत्तुः प्रकृतिरि" ति सूत्रेण प्रकृत्यर्थविहितपञ्चम्याः प्रामाण्यात् । सूत्रे 'प्रकृति' पद्मुपादानकारणपरम् । जननं जनिरूत्पत्तिः। " इगाजादिभ्य इति जनेभवि इगा प्रत्ययः । " जनि बध्योरि " ति न वृद्धिः।तस्याः कर्त्ते ति शेषषष्ठया समासो,नतु कारकषठ्या "तृजकाभ्यामि" तिनिषेधात्। एवळ्ळोत्पत्त्याश्रयस्य यो हेतुरुपादानकारणं तदपादानसंज्ञं स्यादितिसूत्रार्थः । तत्र विवदन्ते बहवः । तथाहि स्यादेवं यद्युक्तसूत्रेणो-पादानत्वविरहिणः पञ्चमी नोपलभ्येत । न त्वेवं पुत्रात्प्रमोदो जायते इत्यादावुपादानत्वाभाववतः पुत्रशब्दात्पञ्चमीदर्शनादिति प्रकृतिपदस्य कारणमात्रपरत्वं वाच्यं नोपादानपरत्वमित्याचिपन्ति वृत्तिकाराः।

इत्थं हि काशिकाप्रन्थः— "जनिकर्तुः प्रकृतिः " जनेः कर्ता जनिकर्त्ता जन्यर्थस्यजन्मनः कर्त्ता जायमानस्तस्य या प्रकृतिः कारणहेतुः तत्कारकमपादानसंज्ञं भवति । शृङ्गाच्छरो जायते, गोमयाद्वृश्चिको जायत इति प्रकृतिपदेन हेतुमात्रं वृत्तिकाराभिप्रेतिमिति । 'ज्ञाजनोर्जा'' इति जादेशः । अथ प्रकृतिप्रहणं किमर्थम् । यावता ध्रुवमित्यनुवर्त्तते, प्रवश्चावधिभूतमित्युक्तम् । जनिकर्त्तु श्चावधिः कारणमेव भवति, तत्रा-न्तरेणापि प्रकृतिप्रहणं प्रकृतिरेव गृह्यते । नैतद्स्ति 'पुत्रात् प्रमोदोजायते" इत्यादौ पुत्रादेरि अपादानसंज्ञा यथा स्यादित्येवमर्थं प्रकृतिप्रहण्ण् । द्विविधं हि कारण्णमुपादानकारणं सहकारिकारण्ज्ञ, तत्र यत्कार्येणा-भिन्नदेशं तदुपादानकारणं । यथा घटस्य मृत्पिण्डः, सहकारिकारणं यत्कार्येण् भिन्नदेशो यथा तस्यैव दण्डचकादि तत्रासित प्रकृतिप्रहणे प्रत्यासत्रोक्तपादानकारणस्यैव स्यान्नतरस्य । प्रकृतिप्रहणे तु सर्वस्यैव कारण्मात्रस्य भवति । महाभाष्यकारास्तु । अथयमि प्रयोगः शक्यो वक्तुं कथं गोमयाद्वृश्चिको जायते गोलोमविलोमभ्यो दूर्वा जायन्ते इति अपकामन्ति तास्तेभ्यः। यद्यपकामन्ति किं नात्यन्तापकामन्ति सन्तत्त्वात्। अथवान्यश्चान्याश्च प्रादुर्भवन्ति। इति वद्नित तदीयकैयटस् इत्थम्। अपकामन्ति ता इति। लोकप्रसिद्धयाश्रयेणैतदुच्यते लोवे यद्यस्पाज्ञायते तत्त्तस्पान्निर्गच्छतीत्युच्यते। तर्काश्रयास्तु प्रक्रिया भिद्यन्ते वैशेषिकदर्शने परमाण्वादिसमवेतं कारणेभ्योऽपृथग्देशे कार्यमुत्पद्यते इति नास्ति कार्यस्यापकमः। साङ्ख्यदर्शनेऽपि आविर्भावतिरोभावल् एजन्मनाशरूपपरिणामाभ्युपगमान्नास्त्यपकमः। यदिति, यद्यतोऽपक्ष मिति तत्पुनस्तत्र न दृश्यते इति प्रसिद्धम्। इह तु तत्रास्ति दृश्निमि प्रश्नः सन्तत्त्वादिति। अविच्छद्रादित्यर्थः। यथा विलाद्दीर्घभोगो भोगि निष्कामन्नप्यविच्छद्रात्त्रोपलभ्यते तथा दूर्वा अपीत्यर्थः। अथविति चिणकपत्तं दृव्यान्तरारमभपत्तं वा परिणामपत्तं वाश्रित्यैतदुक्तिमत्याह

ननु सतो जन्मायोगाद्सतश्च कर्ता त्वासम्भवात् पन्नान्तराभ वाच कथमङ्करो जायत इति प्रयोगः । नैष दोषः बुद्धिव्यबस्थापितस्य र्थस्य क्रियायां कारकरूपोपगमात् इति । अत्रेद्मवधेयम् । न्यासमतम श्रित्य प्रकृतिपद्स्य हेतुमात्रपरत्वोपवर्णनम् । भाष्यकैयटयोस्तुपादानः रत्वमभिमतम् । 'पुत्रात्प्रमोदो जायते ' इत्यस्य प्रामाग्गिकत्वे द्वेष निर्वाहः। " बाहुलकं प्रकृतेस्तद्नुदृष्टे रि " तिवान्तिकप्रयोगात्। उगार पठितानां प्रकृतीनामल्पत्वद्र्शनात् बाहुलक माश्रितमिति तद्र्यः। " विभाषागुरोऽस्त्रियामि " त्यत्र ' गुरोऽस्त्रियामित्यस्य प्रायिकत्वे पुत्रतः पञ्चमीत्येकः । स्वरूपसतः पुत्रस्य प्रमोदहेतुत्वे मूर्खपतितादिपुः तोऽपि प्रमोदोत्पत्त्यापत्तिस्तस्माद्त्र पुत्रपदं पुत्रनिष्ठसौशील्यादिसद्गुर ज्ञानपरमेवेति पितृनिष्ठं पुत्रवृत्तिसौशील्यादिसद्गुगाविषयकज्ञानमे प्रमोद्रूपत्वेन परिगामत इत्यङ्गीकारेगात्राप्यपादानकारगात्वेनैवापाद नसंज्ञेति द्वितीयः । ज्ञाने प्रमोदस्य समबायिकारणत्वाभावेऽप्यसमवाि कारणसत्वेनोपादानकारणत्वाचतेः कचित्समवायिकारणनाशेनेव कि दसमवायिकारणनाशेनापि कार्यनाशान्न कोऽपि दोषः । किञ्च "हेतै जनिकत्त् पत्रमी, अकर्तर्थ सो, बिभाषागुरोऽस्त्रियाम," इत्येव पाठे सकलेष्ट्रसिद्धी 'जनिकत्तुः प्रकृतिः ' प्रकृतिपदोपादानेनापादानकरर सामध्यांडजायमानस्य प्रकृतिवाचकस्य प्रकृतिरपोदान्मित्येवार्थ करपनीय इति । ब्रह्मणः प्रजाः प्रजायन्ते, पितुः पुत्रो जायते, इत्यादी ह "तदैचत एकोऽहं बहु स्यां प्रजायेय" इति "श्रात्मा वै जायते पुत्र" इति श्रु तिस्मृतिभ्यां स्फुटः प्रकृतिविकृतिभावपर्यायपरिणामः।

वस्तुतस्तु 'जनिकत्तुः प्रकृतिरित्यत्र 'प्रकृति पद्स्य कार्गमात्रार्थक-त्वेऽपि उपादानपरत्वमप्यभ्युपगम्यते छागपशुन्यायेन। यथा 'पशुना यजेत'' इत्यत्र पशुशब्दस्य पशुमात्रवाचकत्वेऽपि 'छागवपाया' इति वाक्यशेषात्पशुविशेषपरत्वं तद्वत् प्रकृतेऽप्यनुसन्धेयम् । त चोक्तन्याय-विषयोऽत्र निश्चयोपयिकवाक्यरोषाभावात् इति राङ्क्यम्। "आत्मन आ-काशः सम्भूतः" इत्यादावुपादाने पञ्चम्याः "सच त्यचाभवदि" तिवाक्य-शोषेगा "सोऽकामयत बहु स्यामि" त्येतच्छाखान्तरस्थवाक्येन प्रतीत-समानाधिकरएयस्य नियामकत्वात्। 'सत्' निर्विकारतया सततैकरूपश्चे-तनः 'त्यत्' पूर्वावस्थापरित्यागिविकारास्पद्मचेतनम्, ब्रह्मेव चेतनाचेत-ननामक्पभागभवतीति श्रुत्यर्थः। स ज्ञानन्दमय ज्ञात्मा देवमनुष्यादिक्षपेण बहु स्यां तद्र्थमाकाशादिभूतरूपेण प्रजायेयेति व्यष्टिसमष्टिरूपचेतना-चेतनविषयसङ्कल्पं कृतवानिति द्वितीयशुत्यर्थः। यदि ब्रह्मणोनिमित्त-कारणत्वमात्रमभ्युपेयते तदां सर्वत्र व्याप्ते रसम्भवात् तस्य परिच्छित्रत्व-मापद्येत । कारण्यत्वं नाम कार्योत्पतिप्राक्वालीनसम्बन्धाश्रयत्वं तदुद्विविधं निमित्तोपादानभेदात्। तत्र निमित्तत्वं नाम कार्योत्पत्त्यनुकूलज्ञानचिकी-र्षाकृतिमत्वे सति तव्द्यापाराश्रयत्वं, व्यापाराश्रयत्वञ्च खस्यानादिकर्म-संस्कारवशीभूतात्यन्तसङ्कचितभोगस्मरणानह्जानधर्माणां कमफलभोगादिज्ञानप्रकाशनेन तत्तत्कमफलतत्तद्भोगसाधनैः सह योज-यितृत्वं । उपादानत्वं नाम परापरचेत्रचेत्रज्ञादिपदार्थभूत खखाभाविकी-नां सूद्रमावस्थापत्रानां शक्तीनां तत्तद्गतसद्रूपकार्याणां स्थूलतया प्रकाश-कत्वं । एतदुभयाभिन्नत्वं तत्वम् । अनयोरुपोदाननिमित्तायोरेकिस्मिन्नाश्रि-तत्वं तद्भिन्नत्वभिति तद्र्थः। तथा चोक्तकारणलक्षणस्य ब्रह्मस्वरूपग-तत्वेन स्वरूपप्रतिपाद्नपरत्वमेव नहि परमताभिष्रेततटस्थत्वोपलज्ञणा-दिकल्पनावकाशः। न च लत्त्रग्रस्य लत्त्यभिन्नवस्तुमात्रव्यावर्तकत्वमेव कार्यमिति प्रसिद्धम् । तस्य चोक्तव्यणेनैव सिद्धत्वाल्लव्यान्तराकांची-पशमत्वेन सत्यादिवाक्योक्तोत्तरलक्त्यस्य वैयर्थ्यं विशेषामावादिति वाच्यम्।

जगज्जनमाद्यभिन्ननिमित्तोपादानकारणत्वस्य ब्रह्मलचणस्य लच्य-स्वरूपनिरूपणपरत्वेऽपि कार्यनिरूपितत्वेन तत्सापेचत्वान् सत्यादिवा- क्यस्य तु तद्भाववत्वेन निरपेत्तत्वात् तथाभूतिवशेषस्य विद्यमानत् सार्थक्यमेव । तत्र च सत्यत्वमात्रकथनेऽचिद्वर्गेऽतिप्रसङ्गात् । तद्वार फलको ज्ञानपद्मन्निवेशः। तत्वे च चेतनेऽतिव्याप्ते रतोऽनन्तपद्गुम्फन् सत्यत्वज्ञानत्वानन्तत्वेश्वोभयवैलत्त्रप्यज्ञापकं त्रह्मलत्त्रणमिति । न सत्यादीनामेव गुणत्वान्न सत्यत्वादिपर्यन्तधावनम् युक्तं गौरवादि वाच्यम् । सत्यादिस्वरूपवाचकत्वाभावेन गुणपरत्वाभिधानेऽसत्यर परिच्छित्रमेव लद्यं त्रह्मस्वरूपं भवन्मतेऽभ्युपगतं स्यात्, तस्मादुक्तः सिद्धान्तोवलीयान् । जगज्जन्माद्यभिन्ननिमित्तोपादानत्वे सित सत्यव मत्वं जिज्ञास्यत्रह्मणो लत्त्रणमिति पर्य्यवसन्नम् । ७

ब्रह्मणोऽभिन्ननिमित्तोपादानकारण्वं प्रकृत्यधिकरण्स्थसूत्रे बाद्रायरोन भगवता साधितम् । तानि—"प्रकृतिश्च प्रतिज्ञा दृष्टान परोधात् ।१।४।२३। त्राभिध्योपदेशात् ।२४। साक्षाचोभयास्रानात् ।३ <del>ब्रात्मकृतेः परिणामात् ।२६। योनिश्च</del> गीयते ।२७।" संचेपत एषां स णामयमर्थः - प्रकृतिरुपादानं निमित्तऋ ब्रह्मे व, न निमित्तमात्रं कुर प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात् । प्रतिज्ञा च "येनाश्रुतं श्रुतं भवतीत्याहि यथैकेन मृत्पिएडेन सर्वं मृन्मयं विज्ञातं स्यादित्यादि दृष्टान्तश्च, ह र्वे ह्याण उपादानत्वानङ्गीकार एवानुपरोधोऽन्यथा वाध इत्यर्थः। न के प्रतिज्ञादृष्टान्ताभ्यां तावद्ब्रह्मण उपादानत्वमवसीयते, किन्तु "बहु प्रजायेये"त्याभिध्योपदेशाद्पि ब्रह्मण्डभयविधकारण्त्वम् । स्वस्यैव भवनादुपादानत्वं बहुभवनस्य सङ्कल्पसामानाधिकरण्यात्रिमित्तत्वि "ब्रह्मवनं ब्रह्म स वृत्त आसीत्, यतोद्यावा पृथिवी निष्ठतत्तुः, मनीवि मनसा त्रवीमिवः ब्रह्माध्यतिष्ठद्भुवनानि धारयन्निति" साज्ञाच तस्य मित्तोपादानोभयरूपत्वमाम्रायते । अत्र हि तक्तरणिनर्वर्यद्यावाप्रवि पादानत्वमुक्तम् । ब्रह्माध्यतिष्ठदिति निमित्तत्वम् । तदात्मानं स्वयम तित सृष्टी तस्यैव कर्ना कर्मभावश्रवणाद्पि तस्योभयविधकार निश्चीयते । तदात्मानमिति द्वितीयया कृतिविषयत्वं स्वयमिति कृतिः प्रतीयते । कुत ? आत्मकृतेः, आत्मविषयिगी कृतिः कारगं तसा तत्राब्यक्तरूपेण कत्त त्वंव्यक्तनामरूपत्वेन च कर्मत्वं कार्यकार स्तादात्म्यात्।

नन्वात्मनः कत्तृत्वेन पूर्वसिद्धस्य कथं पुनः कृतिकर्मः आह परिणामादिति। परिणामोऽत्र शक्तिविचेपरूपो न तु स्वरू णामस्तस्मान्न विकार सम्भावना । इतश्च त्रह्म जगत उपादानं निमित्तत्र्व्व यस्माज्जगद्योनित्वेनाम्नायते "कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनि परिपश्यन्ति धीराः, एष योनिः सर्वस्ये" त्यादिश्रुतिभिः योनिशब्दस्य चोपादाने शक्तिः सुप्रसिद्धा । तस्मात् ब्रह्मणो विश्वं प्रति त्र्यभिन्ननिमित्तोपादानकारणत्वं सिद्धम् । सुमुज्जभिर्जिज्ञास्येऽनन्तकल्याणगुणादिनिलये खभावतोऽपास्तसमस्तदाषे जगतोऽभिन्ननिमित्तोपादानकारणे चिद्चिद्धिन्नाभिन्ने मुक्तोपस्रप्ये परब्रह्मणि श्रीपुरुषोत्तमे रमानिवासे सर्वेषां वेदान्तानां समन्वय इति राद्धान्तः । इत्यात्मपरमात्मतत्वादर्शे प्रथमः परिच्छेदः ।

### भगवद्वादरायणसूत्राणां तत्वतोऽयं विमर्शः।

तत्र तावत् त्रात्मा वोऽरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यं इति वाक्यान्तरप्राप्तं ब्रह्मसाचात्कारतच्यां मोचासाधारणोपायं दर्शन मुद्दिश्य तदन्तरङ्गोपायभूतं निदिध्यासनं विधीयते । ब्रह्मसाचात्कारस्य " भिद्यते हृद्यप्रन्थिशिच्छद्यन्ते सर्वसंशयाः। चीयन्ते चास्य कर्माणि दृष्ट एवात्मनीश्वरे । निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति, तन्महिमानं पश्यति वीतशोकः " " ततोमां तत्वतोज्ञात्वा विशते तद्नन्तरमि " त्यादिवा-क्यैर्मोचान्तरङ्गोपायतया सिद्धत्वेन विधेयत्वाभावात् । असिद्धस्यैव विधेयत्वाङ्गीकारात् । तदेव ज्ञानध्यानपराभक्तिध्रुवास्मृत्यपरपर्यायभूतं ज्ञानशब्देन सुत्रयामास भगवान्वाद्रायणः "त्रथातोत्रह्मजिज्ञासे" ति । श्रवग्गमननयोर्निद्ध्यासनोपायत्वेन विनियोगः, तयोरपि मोचसाधनोपायत्वात् । तत्र वेदान्तवाक्यानां भगवत्स्वरूपगुणादिप्रति-पादनपरत्वं निश्चित्य तत्प्रतिपाद्यं ध्येयस्वरूपादिकं साचात्पश्यत आचा-र्घस्य मुखात्तद्नुभूतवाक्यार्थस्य महणं 'श्रवणम्'। श्रुतस्योपदिष्टार्थस्य खानुभवविषयीकरणाय शास्त्रानुकूलयुक्तिभिर्विचारविशेषो 'मननम्'। मननविषयस्यार्थस्य साज्ञात्कारासाधारणसाधनमनवरतध्यानं 'निदि-भ्यासनम् '। तथा चोक्तलज्ञणश्रवणादिसाध्यनिदिध्यासनस्यात्यन्ताप्राप्त-त्वादपूर्वविधिरेवायम् । मुमुज्ञानन्तरं कर्मफलानामनित्यत्वसातिशयत्वा-दिद्शीनाद्धेतोर्नित्यनिरतिशय मोत्तफलकब्रह्मजिज्ञासा मुमुत्तुगा कर्तव्ये-ति सूत्रार्थः। परमते न तावच्छद्धस्य ब्रह्मणोजिज्ञासाविषयत्वमुपपद्यते तस्याविषयत्वाभ्युपगमात् । नाप्युपहितस्य ब्रह्मग्रोजिज्ञास्यत्वं जिज्ञासया अवर्णमननाद्यभ्यासजन्योपहितसाचात्कारेण तद्विषयकाज्ञाननारोऽपि रा निर्विरोपविषयकाज्ञानस्य तादवस्थ्येनानिर्मोच्चप्रसङ्गात् अप्रयोजकत्वाच

किञ्चोपहितब्रह्मज्ञानं मोत्तस्य हेतुर्ने वा। नाद्यः, तस्यैव मुक्तोः सृष्यत्वप्रसत्त्वा शुद्धब्रह्माभ्युपगमस्यःप्रयोजकत्वेन वैयर्थ्यात् । द्वितीयः, जिज्ञासाया वैयर्थ्यापत्ताः। तद्र्थकभाष्यादिशास्त्रप्रण्यनः जलताडनसाम्यापराश्चोति परमते ब्रह्मणो जिज्ञास्यत्वं दुर्घटमिति जिज्ञास्यस्य त्रद्यणां जगजन्मादिस्थितिलयमोत्तकारणत्वं लच्चमुक्तर् "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त भिसंविशन्ती"ति श्रुतौ जगज्जन्मकारण्यत्वस्य स्थितिकारण्यत्वस्य च नि त्तकारणसाधारण्यात् । उपादानत्वप्रत्यायनाय प्रपञ्चस्य ब्रह्मणि लग्ने मोत्तश्च दर्शितः। लव्यास्य द्वैविध्यं परैकच्यते, स्वरूपं तटस्थञ्जीहे तत्र खरूपाभिन्नं लच्चणमाद्यं यथा "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे "त्यादि या इस्यमनवस्थितत्वे सति व्यावर्शकं द्वितीयं यथा जगज्जनमादिकर्तत्वर स्वरूपलच्चे प्रतिव्याप्ति वारणाय यावदिति सत्यन्तम् । लच्चावृत्तिः हशधर्मेऽतिप्रसक्तिवारणाय व्यावर्त्तकपदम्। अत्रायं विमर्शः-सत् त्वादिकं प्रत्येकं खक्षपत्वाणं तस्य घटादिसाधोरएयात्। न च सत् सित झानत्वं तस्य ज्ञाने परेग्णाङ्गीकारात्। नापि ज्ञानानन्द्त्वं सत्य श्चानानन्द्त्वसत्यत्वरहितस्य ज्ञानानन्दात्मकस्य शून्यवादिभिरप्यङ्गीकार नापि मिलितं स्वरूपलच्यां, वैयध्यति। स्वरूपं न लच्चराम् । श्रासाधारण्यम सर्ववादिसम्मतत्वेन लच्चण्त्वात्। अन्यथा स्वरूपस्यैव व्यावर्शकते लज्ञाणो करेववैयथ्यात् । स्वरूपस्य व्यावर्त्तकत्वादर्शनात् । नतु ब्रह्म स्वरूपभूतसत्यत्वापेत्तया धर्मधर्मिभावकल्पनामङ्गीकृत्य लच्चामुपपा यितुं शक्यते । आनन्दो विषयानुभवा नित्यत्वक्रोति मन्ति धर्मा अ क्त्वेडिप चैतन्यात्पृथगिवाभासन्ते इति पञ्चपादिकाचार्योक्तेरिति के कल्पितस्य व्यावर्षाकाभावात्। नहि त्वन्मते पारमार्थिकाः सत्यलाः धर्मा ब्रह्मएयभ्युपेयन्ते, तथा सति निर्विशेषश्चिन्मात्रवादभङ्गापनेरा क्लिंपता न ते व्यावर्तकाः। लज्ञण्लज्ञणे पारमार्थिकासाधारण्धर्महे तिविष्टत्वात्। यदि कल्पितधर्माणामपि व्यावर्त्तकत्वमुररीक्रियते ल यूपे किल्पतस्यादित्यस्यापि सूर्येतरव्यावर्त्तकत्वं स्यान्नत्वेवं, तस्मात्स प्रस्य धर्मधर्मिकल्पनायामि न स्वरूपलद्यणोक्तिरूपपत्तिमती।

अथ कीटरां बद्दा जगत्कारणत्वेनाभिमतमिति जिज्ञासा

मत्राहुः केचित्। शुद्धमेव त्रह्म विश्वं प्रत्युपादानकारणं, शुद्धत्रह्मणः प्राधान्येन लक्त्रणीयत्वात् । तस्यैव जन्मादिसूत्रे लक्त्रणमुच्यते—"ऋथा-तोबहाजिज्ञासा " इति पूर्वसूत्रे शास्त्रविषयसमर्पकेण ब्रह्मपदेन शुद्ध-ब्रह्मण्एवोपात्तत्वेन तस्यैव लच्णाकाङ्च्णाच । नैतयुक्तिमत्, " सदेव साम्येद्मय आसीत्, आत्मन आकाशः सम्भूतः, सोऽका-मयत एकोऽहं बहुस्याम् , यः सर्वज्ञः सर्ववित् " इत्यादि श्रुत्युपदिष्टानां जगत्कारणत्वसत्यकामत्वसत्यसङ्कल्पत्वादिधर्माणां शुद्धत्वेनाभिमते नि-विशोषचिन्मात्रे ब्रह्मण्यनुपपत्तेः। " शुद्धे महाविभूत्याख्ये परे ब्रह्मणि वर्तते । मैत्रेय भगवच्छव्दः सर्वकारणकारणे " इति श्रीपराशस्यचनेन शुद्धशब्दाभिधेयः सर्वविशेषहीनो मानाविषय इति भवद्भिमतपत्तस्य निरस्तत्वाच । नाष्युपहितं ब्रह्मोपादानं भवितुमहिति, श्रसम्भवात् । तथा-हि-उपहितं विम्बरूपं प्रतिविम्बरूपं वा कारणत्वेनाभिप्रतम् । अत्राहुः केचित् विम्बात्मकमेव तथाहि एकमेव चैतन्यं विम्बत्वाक्रान्तं सदीश्वर-चैतन्यं प्रतिविम्बत्वाकान्तं जीवचैतन्यक्राभिधीयते । विम्बप्रतिविम्ब-कल्पनोपाधिअं कजीववादे अविद्या । अनेकजीववादे अन्तःकरणानि अविद्यान्तः करणोपाधिप्रयुक्तोजीवपरयोर्भेदः । अविद्याकृतदोषाश्च प्रति-विम्बे जीव एव न विम्बे परमेश्वरे उपाधेः प्रतिविम्बपत्तपातित्वात् । तत्र विम्बरूपमेव जगत्कारणमिति चेन्नानुपपन्नत्वात् । त्रीवास्थमुखस्य द्पं-राप्रदेश इव विस्वरूपचेतनस्य जीवप्रदेशे व्याप्त्यभावात् सर्वान्तर्यामित्व-भङ्गप्रसक्तेश्च । नापि प्रतिविम्बरूपं जगत्कारणं, अविद्याकृतदोषाजीव इव कारणेऽपि स्युः। उपाधेः प्रतिविम्बपत्तपातित्वमिति नियमात्। " यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते " इति श्रुत्या निश्चितं ब्रह्मण उपा-दानत्वं प्रधानस्येव परिणामित्वरूपं वा परमाणूनामिवारम्भकत्वं वा ? तत्र नाद्यः, ब्रह्मणोनिर्विकारित्वात् । परिणामवादे हि परिणामपरिणा-मिनोः वास्तवाभेदस्वीकारेण ब्रह्मणः परिणामित्वे परिणामजन्भादयो-ऽपि ब्रह्मणि प्रसच्येरन,श्रुतिसिद्धं जन्ममरणविकारराहित्यस्वरूपं भज्येत ततश्च निर्विकारित्वात्तस्य परिणामित्वं न सम्भवति। न द्वितीयः श्रद्वितीयत्वाद् ब्रह्मण्ः । ब्रह्मण्स्सिद्धितीयत्वे हि परमाणुद्भयसंयोगवद्स-मवायिक।रणलाभसम्भवादारम्भकत्वं भवेत् । तसाद्विवर्त्तोपादानत्वं बाच्यं तच भ्रमाधिष्टानव्यमित्यपि वक्तं न शक्यते । उपादाने मृदादी भ्रमाधिष्ठानत्वस्य भ्रमाधिष्ठाने च शुक्तयादावुपादानत्वस्य व्यवहाराभावात् पारिभाषिकोपादानत्वस्य चानुपादानत्व एव पर्य्यवसानात्। एतेनासत्यरूपान्तरापत्तिर्विवर्त्तः, सत्यरूपान्तरापत्तिस्तु परिग्णामः, रूपान्तरापत्तिमात्रन्त्पादानत्वं तच ब्रह्मणोविवर्त्तरूपविशेषस्याप्युपपन्नम् निर्विकारश्रुतिस्तु तात्विकविकाराभावाभिप्रायिका ब्रह्म चाज्ञातरूपेण विवर्त्तते। इत्यज्ञानमपि परिग्णामित्योपादानान्तर्गतं रूप्यमपि शुक्तिविवर्त्ततात्। अज्ञानपरिणामत्वाचोभयोपादानकिमिति निरस्तम्। त्वया-ऽपि मिथ्याभूतस्य मिथ्याभूतमेवौपादानत्वमन्वेषणीयम्। सत्यत्वे कार्यस्यापि कारणस्वभावतया सत्यत्वप्रसङ्गद्दति वद्ता सत्यस्यासत्यरूपापपत्ते निषेधात्। स्वभावत्यागप्रसङ्गाच।

किन्न सत्यस्यासत्यरूपतापत्तौ तदापत्तियोग्यतारूपधर्मोऽवश्यम्भावी, सर्वसामर्थ्यशून्यस्य तथात्वासम्भवात् । तथात्वे च निर्विशेष् त्वभङ्गात् । न चोपादानं माया ईश्वरोनिमित्तं शुद्धब्रह्माधिष्ठानमिति वाच्यम् । त्राभिन्ननिमित्तोपादानत्वाभावेन त्वन्मते तद्र्थस्य प्रकृत्यिक करणादेविरोधापत्तेः । त्रातः परमते ब्रह्मणः कारणत्वं दुर्घटमिति । प्रमाणाधीनत्वात्प्रमेयसिद्धेः प्रमाणादीनां सत्वमभ्युपेयम् । तद्नाद्रे तु लौकिकपरीत्तकव्यवहार एव न सिद्ध्येत् । इदं प्रमाणमिद्मप्रमाण-मिति प्रमाणव्यवस्था च ।

प्रमाणादिसत्तामनभ्युपगम्य व्यवहरतोवादफलस्य तत्वनिर्णयस्य जल्पादिफलस्य विजयस्य चोपपत्तावुन्मत्तादेरिप स्यादिति तदनभ्युपगः मस्य फलातिप्रसङ्गहेतुत्वात् प्रमाणादिसत्वाभ्युपगमः प्रमाणाऽप्रमाणव्यवस्थारूपालम्बनामावे सर्वेषां प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपः सर्वोऽपि व्यवहारो भन्येत ।

प्रमाणाप्रमाण्व्यवस्था नास्तीति वदन् वादी प्रष्टव्यः। किं सर्वस्या प्रमाण्त्वादेवमुच्यते। १। उत सर्वस्य प्रमाण्त्वात्। २। यद्वा परस्पर वाधात्। ३। अथवा सर्वस्य सिन्द्ग्धत्वोत् । ४। न तावदाद्यः, सर्वस्या प्रमाण्त्वे सर्वमप्रमाण्मित्यस्यास्त्वत्प्रतिज्ञाया अप्यप्रमाण्त्वं स्यादिति स्वपत्तंस्य हान्यापत्तेः। द्वितीये तु सर्वस्य प्रमाण्त्वे त्वदुक्तिरप्रमाण्मित्यस्मद्वाक्यस्यापि प्रमाण्यं स्यादिति प्रतिपत्तवचनवाधितः स्वपत्तः। अपि च प्रमाणाप्रमाण्व्यवस्था नास्तीत्येवं रूपस्वत्पत्तो यदि सिद्धसाहि वद्वाक्यस्य प्रामाण्यं प्रतिपत्तववाक्यस्याप्रामाण्यमित्येवं स्त्पा लोकव्यवस्था

सिद्धा स्थात् । यदि न सिद्धा प्रमाणाप्रमाण्व्यवस्था त्वत्प्रतिज्ञायाः प्रामाण्यं प्रतिपत्तप्रतिज्ञाया अप्रामाण्यमिति व्यवस्थाया अभावति त्वत्पत्तः सुतरां न सिद्ध्यतीति । तृतीये तु, प्रमाणेन प्रमाणं बाध्यते द्वताप्रमाणेन । आद्ये, बाध्येन प्रमाणेन बाधकप्रमाणस्थापि बाधः स्थादिति न तेन प्रमाणवाधः सिद्ध्यति । अन्त्ये, अप्रमाणेन प्रमाणस्थ बाधे तेन बाधकेनाप्रमाणेनाप्रमाणस्य बाधनं वा कि न स्थात् । अविशेष्यत् । नतरामप्रमाणेन बाधः सिद्ध्यति ।

नन्वेवं विकल्पस्त्वत्पत्तेऽपि सुलभः कुत्रचित्रामाण्यं वदन् वादी प्रष्टव्यः । तत्रामाण्यं किमप्रमाणात्मिद्धयति उत प्रमाणात् ? त्राचे , त्रप्रमाणेन प्रामाण्यवत् तत्राप्रामाण्यमपि सिद्धयति । त्रविशेषादिति नैकान्तस्तत्र प्रामाण्यं सिद्धयति । त्रान्येन । त्रामाण्यं सिद्धयति । त्रान्येन । त्रामाण्यं स्वेनैव सिद्धयति उतान्येन । त्रामाण्यं स्वेनैव सिद्धयति उतान्येन । त्रामाण्यं त्रामाण्यं त्रामाण्यं त्रामाण्यं त्रामाण्यं त्रामाण्यं स्वाप्ते चक्रकाद्यः स्युरिति चेन्मैवम् । प्रमाणेनैव प्रामाण्यं सिद्धयति, सा च प्रामाण्यं सिद्धयति, सा च प्रामाण्यं सिद्धयति, सा च प्रामाण्यं स्वतः स्वप्रामाण्यमपि गृह्णाति ज्ञानस्य स्वप्रकाशकत्वेन प्रामाण्यस्य स्वतः प्राह्मत्वान् स्वनिष्ठप्रामाण्यस्य स्वेनैव प्रह्मो दोषाभावस्ततः कार्णात्त्वदुक्तं न सम्भवदुक्तिकम् ।

पवञ्च कस्यचित्रामाएये सिद्धे व्यवस्थितेन तेनाप्रामाएयस्य बाधायुक्तः, नत्वप्रमाणेन प्रमाणस्य बाध इति बाधाबाधव्यवस्थाऽपि सिद्धवतीति । त्रान्यथा बाधाबाधव्यवस्था न कापि व्यवस्थिता स्यात् । तदीयबाधाबाधव्यवस्थापत्तस्य बाधाबाधव्यवस्थावादिनः परस्परपत्तेण बाधः स्यादिति बाधाबाधव्यवस्थेव सिद्धा स्यादिति नतरां त्वत्पत्त-सिद्धः । नापि चरमः पत्तः साधीयान् । यतस्तव पत्ते सर्वस्थापि सन्दिग्धत्वान्निर्णयासम्भवेन संशयोत्पत्तिः संशयगोचरिन्णयश्च न स्यात्ध मिणः कोटयोश्च निर्णयस्य संशयदेतुत्वात्तवपत्ते निर्णयस्यामा-वात् । यदि च संशयसिद्धयर्थमन्यत्रकोटिद्वयनिर्णयस्तत्र तद्धमिनिर्णय-श्चाङ्गीक्रियते तद्धा न्यत्रापि निर्णयोऽविशेषादङ्गीक्रियताम् । न च संशय कोटयादिनिर्णयो न हेतुर्येन सोऽङ्गीक्रियेतेति वाच्यम् । यतः कोटयादि निर्णयस्य संशयदेतुत्वमन्वयव्यतिरेकसिद्धम् । स्थागुत्वस्थागुत्वामाः वसहचरितोद्ध्वत्ववानयमिति साधारणधर्मवद्धमिज्ञानसत्त्वेऽयं स्थागुर्वा

पुरुषो वेति संशयो जायते नान्यथा। सर्वस्य पुरुषस्यापि सर्वत्र पदार्थे संशा एवत्येतन्न दृश्यते । कुत्रचिन्निर्णयस्यापि दृश्नात्, तस्मात्सर्वत्र सन्दृहे न साधियतुं शक्यते । त्वयोच्यमानः सर्वगोचरः संशयः सन्दिग्धो = वा । त्राद्ये, त्वत्परिगृहीतस्य सर्वसंशयस्यासिद्धिः स्यात् । त्रान्त्ये सर्वसन्दृहगोचरोनिर्णयोऽभ्युपगतः स्यादिति त्वदीयसन्दिग्धाद्वैतवादस् भङ्गस्स्यात् ।

ननु सर्वं सिन्द्ग्धिमित्येतद्पि सिन्दग्धिमेवेति सर्वगोचरसंशदे संशयोऽङ्गीक्रियत इति चेत्तिहिं तद्ङ्गीकारहेतुस्तिक्रिर्ययोऽवश्यमेवेष्ट्र इति वहुकत्तासाधनेऽपि निर्णयस्त्वां न सुख्चत्ति, प्रमाण्व्यवस्थासिङ्क भवति । सामान्यतः प्रमाण्डानेऽपि किमिदं प्रमाणं न वेति विशेष संशयस्यिनवृत्तिः प्रमाण्जत्तत्त्णाधीना तस्मात्प्रमाण्प्रमेयादीनां लज्ञ्णम् वश्यं वक्तव्यम् । तदुक्तमियुक्ततरैः "मानामानविभागतः सामान्येव्यवस्थिते । काचित्कसंशयोच्छित्तरै लज्ञ्णं सम्प्रचन्नते " इति ।

प्रमाकरणं प्रमाणं तञ्चाष्टविधं प्रत्यचानुमानोपमानशब्दार्थाप त्यनुपलविधसम्भवैतिह्यभेदात् । तत्र विषयेन्द्रियजन्यं ज्ञानं विषये न्द्रियसम्बदं वा प्रत्यत्तप्रमाणं यथायं घट इत्यादि । बाह्याभ्यन्तरेक तरकरणकं ज्ञानं प्रत्यत्तं तद्द्विविधं बाह्याभ्यन्तरभेदात् । श्रवणा निद्रयकरणं ज्ञानं वाह्यप्रत्यचं तच पञ्चविधम् , श्रावणं स्पार्शनं चाज्ञ बाणजं रासनञ्जे ति विवेकः । मनः करणकं ज्ञानमान्तरप्रत्यज्ञं तद द्विविधं लौकिकमलौकिकञ्च तत्राहं सुखी दु:खी चेति लौकिकसुखारि विषयत्वाल्लीकिकम् अलोकिकप्रत्यगात्मपरमात्मस्वरूपगुणादिविषयः श्चालौकिकप्रत्यचं तद्पि द्विविधम्-पदार्थध्यानाभिव्यञ्जितं तन्मात्रविष कञ्चेकं वाक्यार्थवस्तुध्यानाभिव्यञ्जितं प्रत्यगात्मत्रह्मतादात्म्यसम् न्धावगाहिज्ञानं द्वितीयम्। " मनसैवानुद्रष्टव्यः " " ततस्तु तं परवा निष्कलं ध्यायमान " इत्यादि श्रुतेः । लिङ्गपरामशोऽनुमानम् । साहरू ज्ञानमुपमानं सादृश्यक्च तद्भिन्नत्वे सतितद्गतभूयोधर्मवत्वं त षयकज्ञानमुपमानमिति तद्र्थः, तच द्विविधं प्रत्यचमूलं श्रुतिमूलक्षेति यथा चन्द्रवनमुखमित्यत्र मुखस्य चन्द्रभिन्नत्वं दृष्ट्याह्णाद्जनकत्वह चन्द्रगतभूयोधर्मस्य तत्र सत्विमिति लच्चणसमन्वय इत्याद्यस्योदाहरण्य श्रथ दितीयं, "निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति"मुक्तजीवस्य परतन्त्रसल च्छिन्नस्य स्वतन्त्रसत्ताश्रयाद्ब्रह्मणो भिन्नत्वम् मुक्तस्य सार्वस्यापहतपा-प्मत्वादिब्रह्मगतभूयोधर्मवत्वञ्चेतिलक्षणसमन्वय इत्युपमानम् । श्राप्तप्रयुक्तवाक्यं प्रमाणं, श्राप्तत्वं नाम श्रमहेत्वभावसहकृतपद्वाक्यं प्रमाणवेत्तत्वे सति यथार्थवक्तृत्वं, श्रमहेतवस्तावस्त्वारः बुद्धिमान्य-मिन्द्रियापाटवंविश्रलिष्सा दुग्प्रहश्चे ति । तत्राप्ततमोवेदः स्वतः प्रामा-एयात् । श्राप्ततरा मनुव्यासादयो वेदार्थस्मर्तारः, तदुक्तीनां श्रुतिसापेन्त-त्वात् । श्रुतिस्मृतिव्याख्यातार श्राप्ताः । उभयसापेन्नत्वातिन्नर्णयस्य तेषां वाक्यं प्रमाणम् । शास्त्रं नाम श्रुतिस्तन्मूलस्मृतिभारतपाञ्चरात्र-वालमीकिरामायणाद्विकम् । "ऋग्यजुः सामाथर्वाश्च भारतं पाञ्चगत्र-कम् । मूलरामायणञ्चेव शास्त्रमित्यभिधीयते ॥ यद्यानुकूलमेतस्य तद्य शास्त्रं परं मतम् । श्रतोऽन्योग्रन्थविस्तारो नैव शास्त्रं कुरुत्मे तदि " ति स्मृतेः ।

केचित्पाक्चरात्रस्य प्रमाण्यं नानुमन्यन्ते वेदविरुद्धार्थाभिधायि-त्वात् । तन्न विचारचारुयत त्रापातप्रतिपन्नेऽर्थऽप्रामाण्यशङ्कास्पद्त्वं, त वस्तुतः विचार्यमाणे, तथाचेदं प्रमाणमिदमप्रमाणमिति शास्त्रादेव निश्च तुं शक्यते, नान्यथा । श्रुतिमूलकतया प्रामाएयं शिष्टैर्ण्ह्यते तद्धि-रुद्धक्र हेयमिति सर्वेषां प्रमाणिवदां पन्थाःसमानः। एवक्र पाख्ररात्रस्य प्रामाएयं श्रुतिमूलकत्या तत्तु ल्यत्वेन मोत्तधर्मे सूत्रकारेण श्रीवादरायणे-नैव निग्गितम् "गृहस्थो ब्रह्मचारी च वानप्रस्थोऽथ भिच्चकः। य इच्छेत्सि-द्धिमास्थातुं देवतां कां यजेत स"इत्यादि युधिष्ठिरप्रश्नानां पाच्चरात्रोक्तप्र-कियया ह्युत्तरं दत्वाSSह "इदं शतसहस्मिद्धि भारताख्यानविस्तरात्। त्राविध्यमतिमन्थानं दध्नो घृतमिवोद्धतम् ॥ नवनीतं यथा दध्नो द्विपदां ब्राह्मणोयथा । त्रार्ग्यकञ्च वेदेभ्य श्रोषधिभ्योयथाऽमृतम् ॥ इदं महोपनिषदं चतुर्वेदसमन्वितम् । साङ्ख्ययोगकृतान्तेन पञ्चरात्रा-नुशव्दितम् ॥ इदं श्रेय इदं ब्रह्म इदं हितमनुत्तमम् । ऋग्यजुः सामभि-र्जुष्टमथर्वाङ्गिरसैस्तथा ॥ भविष्यति प्रमाणं वा ह्ये तदेवानुशासनः मिति। श्रयमभावः।पाश्चरात्रस्याप्रामाएयं यदुच्यते तत्वि मानाभावाद्वानिषेधाद्वा? नाद्य उक्तलक्षणप्रमाणस्य विद्यमानत्वात् । नापि द्वितीयः, श्रीमारता-दिषु पाञ्चरात्रप्रामाण्यनिषेधानुपलब्धेः । न च "कापालं पाञ्चरात्रञ्च यामलं वामनाईतम् । एवं विधानि चान्यानि मोहनार्थानि तानि तु ॥" इति कूर्मपुरागादौ निषेघो दृश्यते इति शङ्कनीयम्। भारतादिविरुद्धरमृते-

रनङ्गीकारोत् ''यदिहास्ति तदन्यत्र यत्रेहास्ति न कुत्रचित्" इति सूत्रकारप्रतिज्ञावचनात्, भारतस्य तु सर्वैरिप शिष्टैः निःसंशयेत परिम्रहात् न तत्राप्रामाण्यशङ्काकलङ्कावकाशो ऽन्यथा श्रीमद्भगवद्गी ताया त्रापि तथात्वं प्रसज्जेत ।

किञ्च नारायणीयोपाख्याने पाञ्चरात्रप्रतिपाद्यविषयस्य निर्ण् यौपयिकपड्लिङ्गोपेतवाक्यसिद्धत्वात्प्रामाण्यतमत्वम्। तथाहि— "गृहस्थो ब्रह्मचारी चे " त्यादि राज्ञः प्रश्नोपक्रमः । सर्वाश्रमिणां स्वानुरूपपुरुषार्थो पपत्तये कोदेवोयजनीयः । वैश्वदेवं पैत्रयञ्च कर्म कथं कते व्यक्तिमात्मको मोत्तः किं सर्वसारद्दत्युपक्रमः ॥ १ ॥ "एष एकान्तधर्मस् कीर्तितो नृपसत्तम । मया गुरुप्रसादेन दुर्विज्ञेयोऽकृतात्मभि" रितिवैशम्प यनः । एवं हि स महाभागो नारदो गुरवं मम । श्वेतानां पितनोज्ञार ह्यो कान्तगितमञ्ययाम् ॥ व्यासश्चाकथयत्प्रीत्या धर्मपुत्राय धीमते । पाञ्चरात्रविदोये च यथा क्रमपरा नृपे " ति ।

भीष्मश्र-"मत्तोऽन्यानि च ते राजन्नुपाख्यानशतानि वै । यानि श्रुतानि सर्वाणि तेषां सारोऽयमुद्धृत " इत्युपसंहारः ॥ २ ॥ ये च तद्भ विता लोके हा कान्तित्वं समाश्रिताः। नारायणःशाश्वतधर्मगोप्ता,काम्यनैमि त्तकं राजन्यज्ञियाः पूरमक्रियाः।सर्वाःसात्वतमास्थाय विधिञ्चक्रे समाहितः पाञ्चरात्र विदो मुख्या तस्य गेहे महात्मनः । प्रायेगा भगवत्प्रोक्तं भुञ्जने चात्रभोजनिम "ति शतशोऽभ्यासः ॥३॥ नारदेन तु सम्प्राप्तः सरहस्य ससंग्रहः। एष धर्मी जगन्नाथात्साचान्नागयणात्रृप ॥ सात्वतं विधिमा स्थाय प्राक्सूर्यमुखनिःसृतिम " त्यादिनाऽपूर्वता ॥४॥ " एतद्भ्यभिक तेषां यरोजः प्रविशत्युत। यहो ह्यं कान्तिनः श्रेष्ठान्प्रोगाति भगवान्स्वयम्। विधिशयुक्तां पूजाञ्च गृह्णाति भगवान्ख्यम्। एकान्तिनस्तु पुरुषा गच्छन्ति परमं पदम् ॥ नूनमेकान्तधर्मीऽयं श्रेष्ठो नारायगाप्रियः। सहोपनिषदान्वेदान्ये विष्ठाः सम्यगाश्रिताः ॥ पठन्ति विधिमास्थाय वे चापि यतिधर्मिणः । तेभ्योविशिष्टां जानामि गतिमेकान्तिनां नृगाम् ॥ एक। नितनोहि पुरुषा दुर्लभा बहवो नृप । यद्ये कान्तिभिराकी गाँ जग त्स्यात्कुरुनन्दन ॥ त्रहिंसकैरात्मविद्धिः सर्वभूतिहते रतैः । भवेत्कृतयुग प्राप्तिराशीः कर्मविवर्जितैः ॥ नारायणात्मके मोचे ततीयाति परां गति मि " त्यादि शतशः फलोक्तिः ॥४॥ इदं महोपनिपदं चतुर्वेदसमन्वितम्। साङ्ख्ययोगेन तुल्योहि धर्म एकान्तिसेवितः ॥ सर्वेषु च नृपश्रेष्ठज्ञानेष्वे-तेषु दृश्यते । यथारामं यथाज्ञानं निष्ठा नारायणः प्रभुः ॥ न चैवमेवं जानित तमोभूता विशाम्पते । तमेव शास्त्रकर्तारः प्रवदन्ति मनी-विग्णः ॥ निष्ठां नारायणमृषिं नान्योऽस्तीति वचो सम । तिःसंशयेषु सर्वेषु नित्यं वसति वै हरिरि "त्यादिनाऽर्थवादः। किञ्च जनमेजयेन पृष्टो वैशम्पायनः, प्रतिकल्पं पञ्चरात्रं श्रीनारायणादाविभवति पाख-एडप्राचुर्यादिति सम्पूर्णाध्यायेनाह । "यदासीन्मानसं जन्म नारायणः मुखोद्गतम् । ब्रह्मणः पृथ्वीपाल तदा नारायणः स्वयम् ॥ तेन धर्मेण कृतवान्देवं पैत्र्यञ्च भारत । फेनपा ऋषयश्चेव तं धर्मं प्रतिपेदिरे ॥ वैखानसभ्यः सोमभ्तु ततःसोऽन्तर्दधे पुनिर " त्यादिना कल्पे कल्पे सम्प्रदायपूर्वकप्रवृत्त्युक्तयोऽत्रोपपत्तय इति । ६॥ अथ तन्निष्ठवतां ह्य-यक्रियावद्भ्यः स्वरूपफललच्चणोक्तरिप श्रेष्ठत्ववर्णनाच, "सहोपनि-पदान्वेदानित्यादि जनमेजयोक्तः। "एकतश्च द्वितश्चैव त्रितश्चैवमहर्षयः। इदंमे समनुप्राप्ता मम दर्शनलालसाः ॥ न च मां ते दहिशरे न तुद्रदयित कश्चन । ऋते ह्यो कान्तिकं ह्योपां त्वमेवैकान्तिको ममे " ति नारदं प्रति श्वेतद्वीपपितवचनात् । कि. इव ''पञ्चरात्रविदो ये च यथाक्रमपरा नूप । एकान्तिभावोपगतास्ते हरि प्रविशन्ति वै ॥ यद्ब्रह्मा ऋषयश्चे व स्वयं पशुपतिश्च यत् । रोषाश्च विबुधश्रेष्ठा दैत्यादानवरात्तसाः ॥ नागाः सुपर्णा गन्यवीः सिद्धा राज्ञर्षयस्तथा, ह्व्यं कव्यञ्च सततं विधियुक्तं प्रयुक्तते ॥ कृत्ननं तु तस्य देवस्य चग्णावुपतिष्ठते । याः क्रियाः सम्प्रयु-क्तास्त्र एकान्तिगतिबुद्धिभिः॥ ताः सर्वाः शिरसा देव प्रतिगृह् गाति वै स्वयम् । तत्रैवाशरोरणी व गेकतानान्त्रह्मपुत्रान्प्रति "दृष्टा वः पूरुषाः श्वेताः पस्त्रे न्द्रियविवर्जिताः । दृष्टी भवति देवेशएभिर्द ष्टेर्द्विजोत्तमाः ॥ गच्छध्वं मुतयः सर्वे यथागतमितोऽचिरात्। न स शक्तस्वभक्तेन द्रष्ट्रं देवः कथञ्चन ॥ कालं कालेन महता एकान्तित्वं समागतैः । शक्यो द्रब्टुं सभगवान्प्रभामण्डलदुर्द्शः " इति । श्रीनारायणो नारदं प्रति-"ते देवा त्राश्रमाश्चेव नानातनुसमाश्रिताः, भत्तया सम्पृजयन्त्येनं गति चैयां ददा'ते सः ॥ ये तु तद्भाविता लोके ह्योकान्तित्वं समाश्रिताः । एतद्भ्यधिकं तेषां तत्तोजः प्रविशन्त्युत ॥ इति गुह्यसमुद्देशस्त्व नारद कीर्तितः। भक्तया प्रेम्णा च देवर्षे अस्मद्भक्तया च ते श्रुत " इति। नतु " साङ्खयं योगं पञ्चगत्रं वेदाः पाशुपतं तथे " ति साङ्ख्यादीना-

मध्याद्र गोऽपि भगवत्पादशङ्कर।चार्यप्रणीतशारीरके भाष्ये तेषां निषेष दर्शनात्तन्न्यायेनास्यापि निषेधो युक्त एव न च साङ्ख्यादौ वेदविरुद्ध भागस्यापि सत्त्वात्तन्मात्रनिषेध इष्ट इति वाच्यम् । श्रुतिविरुद्धभाग स्यात्रापि सत्वात्तनमात्र निषेधोऽत्रापि युक्तस्तथा चत्यभावात् । तथाहि परमकारणाच्छ्रीवासुदेवात्सङ्कर्षणाख्या जीवो जायते । सङ्कष्णात्पदा इ संज्ञं मना जायते, तस्माद्निरुद्धसंज्ञोऽहंकार इति भगवच्छास्त्रप्राक्रया। तत्र न तावजीवोत्पत्तिः सम्भवति " न जायते म्रियते वा विपश्चिद्ति श्रुतिविरोधात् । नापि जीवान्मनस उत्पत्तिस्तते।ऽहंकारस्यति मनोज्ञम् एतस्माजायते प्राणोमनः सर्वे निद्रयाणि चे" ति परत एव मन आदीना मुत्पत्तिश्रवणात् तस्माद्वेदविरुद्धांशस्य निषेधे चत्यभाव इति चेन्न भगवत्प्रकियाज्ञानहीनानां पद्वाक्यप्रमाणतत्त्वनिर्ण्याशक्तान स्वप्राङ्गणेऽश्वधावनमात्रत्वात् । तथाहि साङ्क्षयादीनां पौरुषेयत्वे वेदविरुद्धांशस्यापि सम्भवात्तन्मात्रनिषेधः सुपपन्नः। प्रकृते तु "पञ्च रात्रस्य कृत्स्तस्य व का नारायणः स्वयमिण त्यादिनाऽस्य श्रीमुखनिर्गतत्वेन श्रीमद्भगद्गीतावत्क्रत्स्तस्यापि वेदार्थरूपत्वेन प्रामाएयतमत्वान्नोक न्यायस्यात्रावकाशः । निह साङ्क्षयादीनां तत्पठनमात्रेण तत्तुल्यत्वं वक् शक्यम् । उक्तरीत्या तेषां पड्लिङ्गापेतवाक्यैर्निर्णयाभावानमहद्वौष म्यादुक्तन्यायस्य। नाष्युक्तप्रक्रिया वेद्विरुद्धा,तद्व्यवस्थायास्तवमीमांसाऽ गोचरत्वात् । तथाहि न तावज्ञीवोत्पत्तोस्तत्राङ्गीकारस्तस्य नित्यत्वप्रति प्रद्नाद्र्थतो निषेध एव "श्रचेतना परार्था च नित्य। सतत्विक्रिया त्रिगुणं कर्मणां चेत्रं प्रकृते रूपमुच्यते ॥ व्याप्तिरूपेण सम्बन्धसास्यास पुरुषस्य च। स ह्यनादिरनन्तश्च परमार्थेन निश्चिनं "इति परमसंहितोक्ता

ननु तर्हि पूर्वापरिवरोधादुभयविधवाक्यानाम् हि हेयत्विमिति चेत्र । उक्तन्यायस्य वेदेऽपि व्यापनात्तत्रापि निषेधः सावकाशस्त्रथाहि "न जायते स्त्रियते वा विपश्चित् ।" "यथाऽग्नेः छुद्रा विस्फुलिङ्गा" इत्यारभ्य "सर्व एवात्मनो व्युचरन्ती" तीतरेतरिवरोधस्य साम्यात् । न चोत्पत्तिश्रुतेहेययोगमात्रविधानपर्त्वे तात्पर्य्याद्विरोधः । अन्यथा नातमा श्रुतेरित्यादिशास्त्रवाधादिति वाच्यम् । इक्तन्यायस्यात्रापि माम्यात्। नापि सङ्कर्षणप्रयुम्नानिरुद्धानां जीवमनोऽहङ्काररूपत्वं सम्भावनाहे मित् तु श्रीवासुदेवाख्यस्य परब्रह्मणो व्युहात्मत्वमेव तथोक्तं पौष्करस्य हितायाम् "कर्ताव्यत्वेन वै यत्र चातुरात्म्यमुपासते । क्रमांगमैः खसं-ज्ञाभित्रोद्यारोरागमं तु तदि" ति । तच चातुरात्म्योपासनं परत्रह्योपासन मेवेति सात्वतसंहितोंक्तेः। "ब्राह्मणानां हि सद्ब्रह्म वासुदेवाख्ययाजिनां, विवेकदं परं शास्त्रं ब्रह्मोप नषदं महदि" तिपौष्करेऽपि-"तस्मात्सम्यक् परं ब्रह्म वासुदेवाख्यमव्ययम् । श्रस्माद्वाप्यते शास्त्रात् ज्ञानपूर्वेक कर्मगोति"। त्रातः संकर्षणादीनामपि श्रीवासुदेवस्यैव स्वेच्छाव्यूहरूप-त्वात्। "चतुर्विभक्तः पुरुषः स कीडति यथेच्छयेति" कूर्मोक्तेः। जीव-मनोऽहंकारतत्वाधिष्ठातृत्वाच तेणं जीवमनोऽहंकारशब्दैः कथनस्यावि-रोधात्। यथा "ता त्राप ऐत्तन्त तत्तोज ऐत्तते " त्यत्रावाद्यचेतनेपुईत्त-गादिचेतनासाधारणधर्मादेरनुपपत्त्या अवादिशव्दानां तद्धिष्ठातृपरत्वं तदन्तरात्मब्रह्मपरत्वं चाभ्युपगम्यते । यथा वा आकाशप्राण्ड्योति-रादिशब्द।नां भूताकाशादौ तत्रोक्तलिङ्गानुपपत्त्या च ब्रह्मपरत्वं स्त्रितं, तद्वत्त्रकृतेपि सूपपन्नम् । एतेन सङ्घर्षणाहिभ्यों मनत्रादिसृदयनुपपत्ति-शङ्कापि निरस्ता । तद्रूपाच्छ्रीवासुदेवादेवोत्पत्त्यभ्युपगमात् । " एत-साजायते प्राणो मन" इति श्रुतेरपि स्वार्थपरत्वसिद्धौ तद्विरोधशङ्काया श्चिप दूरतो निरस्तत्वात्। एतदुक्तं भवति। सर्ववेदान्तवेद्यो जगज्ज-न्मादिहेतुर्द्व हा शादिकिरीटकोटीडितपादपीठो हेयधर्मास्पृष्टमहिमदिक् सार्वज्यवात्सल्यकारुण्याद्यपरिमितस्वाभाविकनित्यकल्याण्गुणा-र्णावो मुमुक्तुध्येयोभगवान्परब्रह्माख्यः श्रीवासुदेव इति तावन्निर्विवादं श्रुतिशतमानसिद्धत्वात्।

एवक्च स एव परमश्रेयोज्ञापकानामृग्यज्ञःसामाथर्वसंज्ञकानां विधिनिषेधादिपक्चविधवाक्यकदम्बरूपाणां शब्दतीऽर्थत्रश्च मिन्नःश्वासरूपत्वेन दुर्ज्ञीयतया मया विना तद्याथात्म्यस्य वेनुमशक्यत्वात् , सूरादिभिरिष तद्याथात्म्यज्ञानाभावे श्रेयसस्तत्साधनादीनाक्चासिद्धीरित निश्चित्य तद्र्थयाथात्म्योपपत्तये तद्यिकारिणां पुंसां स्वानुरूपपुरुषार्थ सिद्धये च स्वाश्रितानन्यजनजातमधिकृत्य तेषां स्वरूपगुणादिविषय कतत्वज्ञानोपलब्धये स्वयं तान्वेदानपाक्चरात्राख्यशास्त्ररूपेण विशद्याव्य कतत्वज्ञानोपलब्धये स्वयं तान्वेदानपाक्चरात्राख्यशास्त्ररूपेण विशद्याव्य कत्वात्वानापायाः स्वयम् च सर्वस्यापि वेदार्थस्य स्वयमेव श्रीमुखेन विणीतत्वात् सर्वारोनापि तस्य प्रामाण्यतमत्वमिति । "पत्र्यात्रस्य कृत्स्नस्य वक्ता नारायणः स्वयम् । इदं महोपनिषदं चतुर्वेद समन्वित" मित्यादि पूर्वेक्वाक्चान्यत्रानुसन्ध्यानि । तस्मादुक्तप्रमाणेरस्याप्रतमत्वेन तन्नाप्रा-

माण्यशङ्काया श्रोन्मत्तप्रलापत्विश्चयाच्छेयोऽर्थिभिरूपेच्राणीयत्विमित

वृहत्पराशरे च "बेदिकस्तु जप्रं कुर्व्यात्पौराणं पाञ्चरात्रकं। गे वेद तानि चैतानि यान्येतानि च सा श्रुतिः ॥ पाञ्चरात्रविधानेन स एडले वापि पूजयेत्। जलमध्यगतो वाऽपि पूजयेज्जलमध्यगम् ॥ द्वार शारं नवव्यूहं पंचराश्रक्रमेण त्विति "। वाल्गीक्युत्तरे सनत्कुमार्ग रावणं प्रति "पुराणेश्चैव वेदैश्च पञ्चरात्रैस्तथैव च । ध्यायन्ति योगिनो नित्यं क्रत्मिश्च यज्ञनित तमिति"। वाराहे च "वेदाद्ये तु समं दर्ग द्विगुणं तद्विदे यथा। आचार्ये पञ्चगत्राणां सहस्त्रगुणितं भवेत्। सोत्वतज्ञानदृष्टोऽहं सात्वतामिति सात्वत" इति । पुनस्तत्रैच ''ब्राह्मण चत्रियविशां पञ्चरात्र विधीयते । शूद्रादीनाञ्च तच्छोत्रपदवीमुपग स्यति ॥ एवं मयोक्तं विभेन्द्र पुराकल्पे पुरातनम् । पञ्चरात्रसहस्राणि यदि कश्चिद्यहीष्यति ॥ कर्मचये तु मां कश्चिद्यदि भविष्यति । तस्येदं पञ्चरात्रं तु, नित्यं दृदि च सिद्धयति ॥ इतरे राजसैर्भावेस्तामसैश्च समावृताः। भविष्यन्ति द्विजश्रेष्ठ मच्छासनप्र ङ्मुखाः । कृतं त्रेता द्वापरंच शृगु नारद साम्प्रतम् । यदिदं पंचरात्रेग भजेद्भक्तया द्विजोत्तमः । प्राप्योऽहं नान्यथा वन्स कल्पकोट्ययुतैरपी" त्यादिना । भीष्मपर्विण च 'वाह्मणैः चत्रियौर्वेश्यैः शूद्रैश्च कृतलव्यीः अर्चनीयश्च सेव्यश्च पूजनीयश्च माधवः। सात्वतं विधिमास्थाय गी<sup>त</sup> सङ्कर्षणेन य " इत्येतैः प्रमाण्वाक्यैरप्यस्य प्रामाण्यतमत्वञ्चेति सिद्धा श्रतिसमानप्रामाण्यतमत्वादेतच्छ।स्रमप्रमाण्मित्यनुन्मत्तः को ब्र्यादिति भावः । एतद्विरुद्धाः स्मृतयो हेयाः श्रुतितन्मूलकस्पृति विरोधात्, तथोक्तं भगवता जैमिनिना "विरोधे त्वनपेचं स्यादमी द्यनुमानमिति । श्रुतेः स्मृतिविरोधे सत्यनपेत्तं प्रामाण्यं स्यातस्रोते वाधः । अविरोधे हि अनुमानं स्मृतिरपि भमाणं स्यादिति सूत्राद्वरार्थः।

किञ्च "यनमनुरवदत्तदीषध" मिति श्रुतिसिद्धमीषधरूपं मर्व चनञ्च- "या वेदबाह्याः स्मृतयो याश्च क.श्च कुदृष्टयः। ताः सर्वानिष्पर्व प्रत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः इत्यादि । यत्तु साङ्गेषु वेदेषु निष्ठाम लभमानः शाण्डिल्यः पञ्चरात्रशास्त्रमधीतवान् साङ्गेषु वेदेषु प्रतिष्ठाम लब्ध्वेति बचनादिदं वेदविरुद्धमिति केपाश्चित्पद्वाक्यप्रमाण्मीमांस हीनानामनाकलितश्रुतितदुपष्टंहण्न्यायस्मृतिकानां मृषा कपोलक लियतं तदिप निरस्तं, तस्य तत्प्रशंसामात्रपरत्वात् । यथा श्रीनारदेन "ऋग्वेदं भगवोऽध्येमि यजुर्वेदं सामवेदमथर्वण्चतुर्थमितिहासपुरा-णां पंचम" मित्यादिकेन "भगवन्मन्त्रविदेवास्मि नात्मविदि" त्यन्तेन वाक्यसमुदायेन सर्वविद्यास्थानमभिधाय भूमविद्यातिरिक्तसर्वत्रात्म-वेदनालाभोक्तिः प्रकृतभूमविद्याप्रशंसार्थिकेव, सर्वविद्यास्धियमा-नासु सतीष्विप तत्प्रतिपाद्यपरतत्त्वनिर्णयालाभनिमित्तिका वा, श्रान्येषां गुर्वभिगमनप्रकारसंग्राहणार्थिका वा । न तद्विरुद्धप्रख्याप-नार्था। श्रान्यथा सर्वविद्यास्थानानां सर्वेषामिष वाधप्रसङ्गात् । भूम-विद्या श्रिप साम्न एवैकशास्त्राविशेषेकदेशत्वेन तत्रेवान्तर्भूतत्वेन निषेध्यत्वविरोधाच । तथा प्रकृतेऽपि शाणिडल्याख्यानवचनस्य तत्प्र-शंसार्थकत्वान्न वेदविरुद्धतास्फोटनार्थमिति तात्पर्यार्थः।

तथा च परम संहितायाम् " अधीता भगवन्वेदाः साङ्गोपाङ्गाः सिवस्तराः । श्रुतानि च मयाङ्गानि वाकोवाक्ययुतानि च ॥ न चैतेषु समस्तेषु संशयेन विना कचित् । श्रेयोमार्ग प्रपश्यामि येन सिद्धिर्भ विष्यति ।। वेदान्तेषु यदा सारं संगृद्ध भगवान्हरिः । भक्तानुकम्पया विद्वान्सिक्चचेप यथासुखमिति " एपामर्थः । हे भगवन् साङ्गोपाङ्गा वेदा मया श्रुतास्तदङ्गान्यपि श्रुतानि, तथाऽपि संशयेन विना येन सिद्धिर्भविष्यति तच्छ्रे योमार्गं न पश्यामि निर्णेतुं न शक्नोमि, तेषां दुग्वगाहत्वेन दुर्वोधनार्थकत्वात् । स्रातो यथा श्रीभगवान्स्वभक्तानुकम्पया तान्संशयनिरासपूर्वकं सौकर्येण वेदोक्तत्त्वं प्राहियतुं यथासुखं येन सिद्धिर्भविष्यतीति विद्वान्सर्वज्ञः वेदान्तेषु यत् स्रासमन्ततः सारं सर्ववेदार्थतत्त्वं संगृद्ध स्नासाधारणानुमहवशात् संचिन्नेप तद्वद्स्वेति श्रोषः, स्रातोऽस्य शर्ववेद्य्याख्याक्ष्यत्वात् केनाप्यंशेन नात्र शङ्कावकाशः तस्मात्पांचरात्रस्य कात्स्व्येन प्रामाएयतमत्वं वेदवद्वोध्यम् ।

## इति पांचरात्रस्य प्रामाण्यसमर्थनम्।

श्चिष च वेदोऽपि काण्डद्भयात्मको निर्पेत्ततया प्रमाणं स च ऋगादिसञ्ज्ञया चतुर्विधस्तस्य पडङ्गानि,शित्ताकल्पो व्याकरणं निरुक्त छन्दो ज्योतिषमिति सञ्ज्ञकानि । तथा चाम्नायते मुण्डकश्रुतौ "तत्रापरा ऋग्वेदोयजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वणवेदः शित्ता कल्पोव्याकरणं निरुक्तं छन्दोज्योतिषमिति। "छन्दः पादौ शब्दशास्त्रञ्च वक्त्रं कल्पः पासौ ज्योतिषं चसुषी च। शिक्षा घाणं श्रोत्रमुक्तं निरुक्तं वेदस्याङ्गान्याहुरे तानि षट्ण चेति तद्व्याख्याक्तपवचनंचात्रानुसन्ध्यम्। तत्र शिक्षा वर्णा निर्णयपरा, कल्पः सूत्रग्रन्थः श्रमुष्ठेयश्रौतस्मार्चक्रमप्रतिपादनपरः व्याकरणं स्वरवर्णपदादिसमर्थनपरम्, निरुक्तं पूर्वार्थप्रतिपादकम्। छन्दोऽनुष्ट्रप् त्रिष्टुवादिकम्, ज्योतिःशास्त्रज्ञचाध्ययनानुष्ठानादिकान् निर्णयपरमिति विवेकः। इति शब्दनिर्णयः।

## अर्थापतिः।

उपपाद्यज्ञानेनोपपादकज्ञानसमर्थनमर्थापत्तिः । यथा देवदत्तं दिवाऽभुञ्जानं पीनक्क दृष्ट्वा तक्येते—दिवाऽभुञ्जानस्य रात्रिभोजनं विना पीनत्वमनुपपन्नमतीरात्रिभुञ्जान एवायमिति । आत्र तथाभूत पीनत्वमुपपांचं, तस्य ज्ञानं करणं पीनत्वज्ञानं विना ज्ञानस्यानुपपन्नत्वात् रात्रिभोजनाभावे पीनत्वस्यानुपपत्तिरिति भोजन तदुपपादकं तस्य ज्ञानञ्चात्र साध्यमिति विवेकः । सैवान्यथाऽनुपपत्ति शब्दामिधेया, सा द्विया प्रत्यचमूला श्रुतिमूला चेति । तत्र प्रत्यचप्रमार गोचरोपपाचविषयकज्ञानकरिएका देहादिबुद्धिपर्यन्त प्रथमा; पदार्थी यद्यनात्मा न स्यात्तर्हि ध्वंसाभावप्रतियोग्यपि न स्यात् प्रत्यत्तगृहीतध्वंसाभावप्रतियोगित्वान्यथाऽनुपपत्त्या देहादेरनात्मत्वन् । श्रुतिप्रमाण्गोचरोपपाद्यविषयकज्ञानकरिएका द्वितीया, स्रात्मा यह देहेन्द्रियमनोबुद्धिप्राणादिभ्यो विलच्छो न स्यात्तर्हि घटादिवचेतनोवि न स्थात् " एतस्मानमनोमशादन्य आत्मा विज्ञानमय " इति श्रुतेः। इत्यर्थापत्तिः।

# श्रथानुगलिधः ।

्रश्रमायज्ञानकरणं ज्ञानमनुपलिधः । श्रतीतप्रतीतिविषयः कर्पोपलिध्यस्तदभात्रोऽनुपलिधः । घटाभावानुभूतौ तस्यासाधारण कारणत्वात्करणत्विमित्यर्थः।सा च योग्यतावैशिष्ट्येन ज्ञातैव प्रभागं नान्यथा। अत्रेद यदि स्यादिति तर्कितेन प्रतियोगिसस्वेन प्रसञ्जित उपलब्धिरूपः प्रतियोगी यस्याः सा योग्यानु गलब्धः सैवाभावप्रहणे कारणभू तेत्यर्थः ।

अत्र स्फीतालोकवित भूतले यदि घटः स्यात्ति भूतलवदुपल-भ्येत, आलोकाभावे तु तादृशापादनायोगेन विषयाभावप्रहो न जायते अभावस्य चातुर्विध्यं प्रागभावादिभेदेन बोद्धव्यम् । शते दशकं सम्भव-तीति बुद्धौ सम्भावना सम्भवः । अज्ञातवक्तृकं पारम्पर्व्यासिद्धमैतिह्य-मिति प्रमाण निक्षपणम् ।

#### ( प्रामाण्यस्य स्वतस्त्वविचारः )

श्रथ प्रत्यचादि प्रमाणानां प्रामाएयं स्वतो प्राह्यं परतो वेति मीमांसते । शामाएयं परतो श्राह्ममिति तार्किकाः । स्वतो यदि ज्ञाने प्रामाएयं प्राद्यां स्यात्तदाऽनभ्यासदशोत्पन्नज्ञाने तत्संशयो न स्यान ज्ञानग्रहे प्रामाएयनिश्चयात् । त्र्यनिश्चये वा न स्वतः प्रामएयग्रहः ज्ञाना यहे धर्मिज्ञानाभावात्र संशयः । एतदुक्तं भवति ज्ञानं ज्ञातं चेत् तृह् निाप्रामाएयस्य ज्ञातत्वात् संशयोऽनुपपन्नः। यदि ज्ञानं न ज्ञातं तदा धार्मिज्ञानाभावे नितरां संशयासम्भवः, अतो ज्ञानप्रामाण्यमनुमा-नेन गृह्यते । इदं ज्ञानं प्रमा सम्वादिप्रवृत्तिजनकत्वात् गङ्गायां तज्जल-हरणप्रवृत्तिवत् । इदं पृथिवीत्वप्रकारकं ज्ञानं प्रमा, गन्धवति पृथिवीत्व द्रकारकज्ञानत्वात् । स्नेह्वति जलत्वप्रकारकेज्ञानवदित्यादिप्रयोगाणां जागरूकत्वादितिवदन्ति । प्रामाएयं स्वत न तु परतः । प्रामाएयं नाम तद्याथात्म्यं, तत्त्वञ्च तद्वति तत्वकारक ज्ञानत्वम् । यथा पृथिवीविशेष्यकं यज्ज्ञानं तद्गन्यवत्रप्रकारकं तदेव प्रमात्वम् । स्वतस्त्वपचेऽपि ज्ञानस्य स्वप्रकाशकत्वात्तज्ज्ञानप्रामाएयं तेनैव गृह्यत इति प्रभाकराः।

स्व । काशकत्वं नाम व्यवसायस्य प्रामोण्यविषयकत्वम् । प्रामा-ण्याश्रयव्यवसायेन प्रामाण्यं गृह्यते, ज्ञाने गृह्यमाणे तन्निष्ठज्ञानत्वादि धर्मवत्तनिष्ठप्रामण्यस्यापि प्रहे बाधकाभावात्तन्मते सकलज्ञानमयं घटो घटमहं जानामीत्याकारकमित्याशयः । ज्ञानस्यातीत्व्रियतया प्रस्यज्ञान

सम्भवेन स्वजन्य ज्ञाततालिङ्गकानुमितिसमाग्री स्वनिष्ठशामाएयनिश्चा-यिका,ज्ञातता च घटो ज्ञात इति प्रतीतिसिद्धो ज्ञानजन्यो विषयसमवेतः प्राकटयापरनामातिरिक्तपदार्थविशेषस्तत्निङ्गेन प्रामाएयानुमितिः । इयं ज्ञातता घटविशेष्यकघटत्वप्रकारकज्ञानजन्या घटवृत्तिघटत्व ! कारक ज्ञाततात्वात् । या यद्व त्रिार्यत्प्रकारिका ज्ञातता सा तद्विशेष्यकतत्प्रका-रके ज्ञानसाध्या यथा घटे घटत्वप्रकारिका ज्ञाततेति प्रयोग इति भट्टमता-नुयायिनः । त्र्यनुव्यवसायेन प्रामाएयं गृह्यत इति मुरारिमिश्राद्यः । तेषामयमाशयः । इदं रजतमिति व्यवसायस्येद्न्त्वरजतत्वस्वप्रकाराः अयथर्मिविषयत्वेऽनुव्यवसाय एव मानमिति तस्य तद्विषयँकत्वमावश्यकं, तथा सति व्यवसायविषयैर्याबद्धिः प्रकारैविंशेषित एव धर्मिविषयता विशेषणतयान्व्यवसायविषयो भवति तद्विशेषितस्य धर्मिणस्तथा भाने धर्म्यशेऽनुव्यवसायो निष्प्रकारक एव स्यात् प्रकारान्तरस्योपनाय-कविरहे एवाभानात् । तथा चेदं रजतं जानामीति तदाकारोन स्यात्। इरमंशयुक्तव्यवसायरूपप्रत्यासित्तधटितसामग्रीवलाच विशेषण्तापन्ने धर्मधीरिद्नत्वरजतत्ववैशिष्टयमनुव्यवसायविषयः। एवं व्यवसायस्येदंत्वरजतत्वप्रकारकत्वे अनुव्यवसाय एव तद्पि तस्य विषयः । एवमिद्नत्व विषयकत्वरजतत्वविषयकत्वाभ्यामिद-न्त्वप्रकारकत्वरज्ञतत्वप्रकारकत्वयोरवच्छेदावच्छेद्कभावाऽपि भावघटित्सामग्रीबलाद्विषय इति धार्मितावच्छेदकेदन्त्वांश इव रजत-त्वांशेऽपि प्रामाएयावगाहित्वमनुव्यवसायस्यावर्जनीयम्। ऋत एवेद्नत्वरूप धर्मितावच्छेदकांशे न प्रामाएयसंशयइति । एतेषां मते तज्ज्ञानिवषय-कज्ञानेन श्रामाएयं गृह्यते । तस्य ज्ञानं तज्ज्ञानं तदेव विषयो यस्येति षष्ठीतत्पुरूषगर्भबहुत्रीहिः । आश्यत्वं षष्ठयर्थः । तत्पदं घटत्ववद्विशे-ष्यकत्वावच्छित्रघटत्वप्रकारकत्वादिपरं, तथाच घटत्ववद्विशेष्यक-त्वावच्छित्रघटत्वप्रकारकत्वाश्रयज्ञानविषयकज्ञानेनेत्यर्थः । तादृशाश्र-यविषयकं ज्ञानं गुरुमतेऽयं घट इति व्यवसाय एव । भट्ट मते ज्ञातता तिङ्गकानुमितिः, तद्प्यपेशलम् । अनुव्यवसायानंगीकारात् । अयं घटो घटमहं जानामीत्याकारक एव ज्ञानं प्रथमतो जायते, तद्नन्तरानुव्यव-सायान्तरकल्पने प्रमाणं नास्ति । विह्नज्ञानस्य दाहसमर्थविषयव्वंन दाहसमर्थाऽयमिति व्ययसायगम्यं तस्य ज्ञानाविषयत्वात् । नापि तद्नु-व्यवसायगम्यं पुरोवर्त्तिदाहसमर्थस्य तद्गोचरत्वात् । व्यवसायोपनीत दाहसमर्थस्य च भाने तदसामर्थ्यात् । श्रन्यथा व्यवसायोपनीतस्य पुरोवर्तिनि वह्नित्वस्यानुव्यवसायविषयत्वे स्वतः प्रामाण्यप्रहापत्तेः । वस्तुतस्त् यावत्स्वाश्रयीभूतप्रमासामग्रीमात्रप्राह्यत्वं स्वतस्त्वम् । स्वं प्रमात्वम् ।

इदं ज्ञानं प्रमेत्यन्मितिसामग्रीयाद्यत्वमादाय सिद्धसाधनवार गाय यावदिति सामग्री विशेषणम् । न च तादृशयावत्सामग्रीजन्य-महोऽप्रसिद्धः शाब्दानुमित्यादिसामग्रीजन्यत्वस्य कुत्रापि प्रहेऽसम्भवा-दिति वाच्यम् । तादृशसामग्रीत्वव्यापकस्य ग्राह्कताकत्वस्य विविचित त्वादिति प्राञ्चः, तदसन् । स्वत्वस्थानुगतस्थाभावात् । स्वपदस्य हुद्रान्तपरत्वे वाधात् । पत्तीभूतप्रामाण्यपरत्वे साध्याप्रसिद्धः तादृशमाह्ताकत्वव्यापकत्वस्यैव सम्यक्त्वेन सामगीपद्वैयथ्यो-पनेश्च । परे तु यावदितिचरमग्रहविशेषणं, तथा च स्वाश्रयीभूत-प्रमात्राहकसामग्रीजन्ययावद् प्रहविषय इत्यर्थः । तद्प्राहका-त्मादिजन्ययावद्ग्रहविषयत्वाप्रसिद्धेः सामग्रोति । न चैक एव यत्र ज्ञानग्राहकसामग्रीजन्योग्रहस्तत्र साध्याप्रसिद्धेर्यावस्त्रमपि दुर्वचिमिति वाच्यम् , यावत्पद्स्य व्यापकतापरत्वात् । तथा च विषयितासम्बन्धेन तादृशसामग्रीजन्यग्रहत्वव्यापकभित्यर्थः । व्यापकत्वञ्च विषयिता सम्बन्धाविच्छन्ना या तद्वन्निष्ठान्योऽन्याभावप्रतियोगितावच्छेदकता तच्छून्यत्वम् । त्र्यथं सामग्रीपदस्य यावत्कःरण्वाचितया तज्ज्ञानप्राहक सःमग्रीजन्यग्रहस्याप्युक्तक्रमेणाप्रसिद्धिः । न च सामग्रीपदं प्रागभावपर-मिति वांच्यम्, प्रागभावस्य परैरनभ्यपगमादितिचेन्न । तज्ज्ञानप्राहक सामग्री जन्यगृहत्व पदेन तज्ज्ञानग्रह्मात्रवृत्तिकार्यतापतियोगिककारण-तानिक्वितकार्यताश्रयप्रह्वत्वस्य विविद्यतत्वात्। तादृशी च कार्णता विषयादेस्तद्वधक्तित्वेन कारणतामादायैव प्रसिद्धा । न चैवं तज्ज्ञानमात्र-वृत्तिकार्यताश्रयप्रहत्वमेव सम्यक व्यर्थमधिकमिति वाच्यम् । यथा सन्निवेशे वैयर्थ्याभावाद्न्यथा तज्ज्ञानयाहकसामग्रीजन्यस्य तज्ज्ञानयह-रूपतया यावत्तज्ज्ञानयहविषयस्यैव सम्यक्त्वेन सामग्रीजन्यत्वविशेष-ग्रास्यापि वैयध्योपातादिति प्राहुः।

न च यदि सामान्यसामग्रीतः प्रमायां स्वतोष्ठाह्यत्वमुररीकियते तदाऽप्रमापि प्रमा स्यात् ज्ञानसामान्यसामग्रीप्राह्यत्वाविशेषादिति वा-च्यम् । दोषाभावस्थापि तत्र विशेषण्यत्वाङ्गीकारात् । तथा च दोषा- भावत्वविशिष्टिनिरुक्तसामान्यसामगृगाह्यत्वम् स्वतस्त्वम् । श्रमस्य दोषजन्यतया दोषाभावघटितसामान्यसामग्रीजन्यत्वाभावोत्राप्रमायां प्रमात्वप्रसङ्गः । न च ज्ञानसामग्रीसत्वेऽपि विशेषादर्शनादि पित्तादेरनुविधानादप्रमायां दोषो हेतुरिति चेत्तर्हियत्रविशेषदर्शनपित्ताद्यभावादिस्त-त्रैव विषये प्रमा तद्भावजेति प्रमायामागन्तुककारणापेत्तेति कथं न परतस्त्वमिति वाच्यम् । श्रागन्तुकभावहेत्वपेत्तायां परतस्त्वाभ्युपगमात्। दोषाभावागन्तुककारणमादाय प्रमायां परतस्त्वं दुर्वारं,तद्वारणाय भावेति। त्रच्यो मात्रशच्दोऽन्यनिरपेत्तत्ववाचकस्तथा च दोषाभावे सत्यन्यनिरपेत्तत्वे सति य । वत्स्वाश्रयीभूतप्रमात्राहकसामग्रीष्टाह्यत्वं तया प्रामाण्यं गृह्यते । यथा चत्रुषा रूपादिमद्द्रच्यगृह्यमाणे तेनैवान्यनिरपेत्तत्वा तद्गतद्वव्यत्वघटत्वादीनां प्रहोऽपि निर्विवादस्तद्वत् ।

न च प्रामाण्यस्य स्वतस्त्वे प्रामाण्यसंशयो न स्यादिति वाच्यं। दोषाभावघित्स्वाश्रयशहकाभावेन तत्र प्रामाण्यस्यैवाश्रहात् संशयो-पपत्तेः। किञ्च येषां मते अनुव्यवसायज्ञानं तद्शाह्यञ्च ज्ञानप्रामाण्यं तेषां मते परतस्त्वप्रवेशोदुर्वारः। आगन्तुकःभावरूपहेत्वन्तरापेत्तायाश्र-क्षीकारात् तेनेव स्वतस्त्वपत्तभङ्गः। अप्रामाण्यन्तु इदं रज्जौ सर्पज्ञान-मप्रमाणं विपरीतप्रवृत्तिजनकत्वात् , शुक्तिरजतप्रवृत्तिवदित्यनुमानेन-गृह्यते तस्य तद्भाववति तत्प्रकारकत्वलत्त्रणस्य दोषमात्रप्रयोज्यत्व योगेन दोषाभावे सत्यन्यनिरपेत्तत्वेसति यावत्स्वाश्रयशाहकसामग्री शाह्यत्वाभावादिति प्रामाण्यस्वतस्त्वनिरूपण्म्।

न तावद्ब्रह्मणः प्रत्यत्तप्रमाणविषयत्वं सम्भावनार्हम्, श्रती-निद्रयत्वात् । यद्यपि ब्रह्मणः सर्वव्यापकत्वेनेनिद्रयेष्वापि सत्वाविशेष-त् कथं तत्सित्रकर्षानर्हत्वं तथापि तस्य व्यापकत्वेन सर्वत्र सत्वेऽपि करणानां तत्प्रकाशयत्वे तत्प्रकाशकत्वं वक्तुभशक्यम् । न तावत्प्रमाण् विषयभावे पदार्थसद्भावमात्रं प्रयोजकं,िकंतु प्रामाणिनिष्ठा तद्ब्रह्णार्हा तच्छिक्तिरेव । श्रन्यथा त्तीरादिपाने रसनेन्द्रियेण तन्माधुर्व्ये गृह्यमाण् तत्समान्द्रधिकरण्कृपादेरिष ब्रह्णापत्तेः । तस्य तत्र सद्भावसाम्यात् । एवं ब्रह्मणः सर्व सन्वेषि करणानां तद्ब्रह्णयोग्यताभावान्न तद्विषयत्व-मित्यर्थः । यथा वा खद्योतानां सूर्यप्रकाशकत्वायोगस्तत्प्रकाश्यत्वात्त-द्वत्वकृतेऽपि बोध्यम् । "श्रणोरणीयान् तस्य भासा सर्विभदं विभाति ॥ इत्याद्यः श्रुतयो ब्रह्मणोऽती न्द्रयत्वे सर्वप्रकाशकत्वे च प्रमाणत्वेनानु सन्धेयाः । नाष्यनुमानगोचरं ब्रह्म हेतुद्दष्टान्तविरहात् । नेन्द्रियाणि नानुमानम् । नैषा मतिस्तर्केणापनेयेति" श्रुतेः । " अचिन्त्याः खतु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेदिति मनुवचनात् । श्रुतिसाहाय्यरहितमनु-मानं न कुत्रचित्। निश्चयात्साधयेद्र्थं प्रमाणान्तरमेव चेति " स्मृते:। "तर्काप्रतिष्ठानादिति" सूत्राच । नाप्युपमानविषयो ब्रह्म, तस्य सादृश्या-भावात् तथाहि सदशज्ञानप्रयोज्यं सादश्यं यथा गोसदशो गवय इति । ब्रह्मसदशपदार्थान्तराभावेन तत्सादृश्यज्ञानासिद्धेः। " न संदृशे तिष्ठति रूपमस्य, न तत्समञ्चाभ्यधिकञ्च दृश्यते "इत्यादि श्रुते: । नाष्यर्थापत्ति प्रमा एवंद्यं त्रह्म, तस्य पीनत्वादिज्ञानवदुपपाद्यज्ञानासिद्धः । किञ्चा-र्थापत्तेस्तर्करूपतया तद्विषयत्वस्यानुमाननिराकरणेनैव निरासो वोध्यः। नैषा मतिस्त केंगापनेयति श्रुतिश्च 🔠 ४ । नाप्यनुपलब्धिगोचरत्वं ब्रह्मणः सम्भावनाईम् । तस्या अभावज्ञानकरणत्वात् । ब्रह्मणस्तु केवलान्वयित्वेनाभावत्वावच्छिनाप्रतियोगित्वात् । अभावस्य ज्ञाने **ऽन्यलिध्यमार्गप्रवृत्तिस्तद्भावे प्रवृतेरेवासम्भवःत् कृतस्तद्विषयता प्रत्या-**शोतिभावः । " अन्तर्वेहिश्च तत्सर्वं व्याप्य नारायणः स्थित " इत्यादि अतेस्तस्य केवलान्वयित्वे मानत्वात् । तस्माच्छास्र कवेद्यमेव ब्रह्मोति तात्पर्यवानाह भगवान सूत्रकारः "शास्त्रयोनित्वात् " इति शास्त्रमेव योनिर्ज्ञानकारणं ज्ञापकं प्रमाणं यत्र तच्छ्रस्रयोनि तस्य भावस्तत्वं तस्मादितिविग्रहः । इतरप्रमाणाविषयत्वे सति शाखेकप्रमाणगोचरं ब्रह्म ति यावत् । सर्वे वेदा यत्पद्मामनित, सर्वे वेदा यत्र एकी भवन्ति तन्त्वीपनिषदं पुरुषं पुच्छामः । ना वेदविन्मनुते तं वृहन्तमित्याद्यन्वयः हयतिरेकश्रुतिभ्यः । " वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्यो, वेदे रामायरो चैव पुराणे भारते तथा । अदावन्ते च मध्ये च हरिः सर्वत्र गीयते । नमामः सर्व बचसां प्रतिष्ठा यत्र शाश्वतीत्यादिस्मृतिभ्यश्च ।

नन्वाम्रायस्य कियार्थत्वादानर्थक्यमतद्थीनां विधिना त्वेकवाक्य-त्वात्। स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरित्यादिभिः सर्वज्ञेन जैमिनिना सर्वस्यापि वेदस्य क्रियापरत्वेन सूत्रितत्वात्तद्दन्तः पाति वेदान्तभागस्यापि कर्मण्येव समन्वयो युक्तस्तथात्व च कथं शास्त्रेकप्रमाणगम्यं ब्रह्मत्युक्तसिद्धान्त सम्भवः शास्त्रस्य तद्विषयकत्वाभावात्। तथाहि पञ्चप्रकारवाक्यराशि-

रूपोवेदः । विधिमन्त्रनामधेयनिषेधार्थवाद्रूपः । तत्र विधिनाम प्रयो-जनवद्रथिविधानेनार्थवान् । स चाप्राप्तमर्थं विधत्ते यथाऽग्निहोत्रं जुहु-यात्स्वर्गकाम इत्यत्राप्राप्तप्रयोजनवद्धोमरूपमर्थं विधत्तो होमेन भावये-दिति वाक्यार्थः। यत्र प्रकारान्तरेण प्राप्तं कर्म तदु इरोन गुणमात्रं विधत्ते । यथा दध्ना जुहुयादित्यत्र होमस्याग्निहोत्रवाक्यप्राप्तत्वान् तदुइ शेन दिधमात्रगुणविधानम् । दध्ना होमं भावयेदिति व।क्यार्थः। यथाहु:—''सर्वत्राख्यातसम्बद्धे श्रूयमाणे पदान्तरे । विधिशक्तयुपसं-कान्ते स्याद्धातोरनुवादतेति" । सर्वत्रेत्यत्र धातोरिति योजनीयम् विधिशकेर्रुणे उपसंक्रमात् । यत्र तूभयमध्यप्राप्तं तन्त्र विशिष्टं विधत्ते. यथा सोमेन यजेतेत्यत्र "न चेद्न्येन शिष्टा" इति स्त्रात् । अन्येन चेद् यदि शिष्टा उपदिष्टा न स्युस्तदा विशिष्टाविधानमिति सूत्रार्थः । सोम-यागयोरभयोरप्यप्राप्तत्वात् सोमविशिष्ठयागविधानम् । सोमवता यागेनेष्टं भावयेदित्यर्थः । न चोभयविधाने वाक्यभेद इति वाच्यम् , विशिष्टस्यैकत्वात । विशिष्टविधौ मत्वर्शलच्या सोमपदेन मत्वर्थी लद्यते । सोमवतेति मत्वर्थलद्यणां विना सोमस्यान्वयासम्भवात्। किञ्च यजेतेत्यत्र अस्त्यंशद्वयं यजिधातुः प्रत्ययश्च । प्रत्ययेऽप्यंशद्वयम्। श्राख्यातत्वं लिङ्त्वंच । श्राख्यातत्वं दशसु लकारेषु वर्त्तते, लिङ्क्वञ्च पुनर्लिङ्येव । तत्राख्यातलिङत्वाभ्यां भावनैवाच्यते । तत्र भावना नाम पवृत्तेर्भवितु र्भवनानुकूलो भावुकव्यापारविशेषः प्रेरणाख्यः । प्रवृत्तिः हेतुत्वेन सर्वलोकानुभवसिद्धः । राज्ञा प्रेरितो बालेन पेरितोऽहं मित्रेण प्रेरितोऽहमिति प्रवर्त्तना इति वद्नित, सा च प्रवर्त्त कराजादिनिधा। तत्रोत्क्रष्टस्य निकृष्टं प्रति प्रवर्त्तं ना आज्ञा प्रेषणा चोच्यते निकृष्टस्यो-त्क्रष्टम्प्रति प्रार्थना याञ्चाऽध्येषगोति चोच्यते । समस्य समं प्रति उत्क-र्षनिष्कर्षीदासीन्येन प्रवर्त्तानज्ञानुमतिश्चोच्यते । ते चाज्ञादयो ज्ञान-विशेषा इच्छाविशेषाश्चेतनधर्मा लांके प्रसिद्धाः । वेदे त विधिना प्रेरितः करोमीति व्यवहत्तारी भवन्ति । तत्र स्वयमचतनत्वादपौरुषेयत्वाज वैदिकस्य विधेर्न चेतनधर्मेणाज्ञादिना प्रवर्त्त कता सम्भवति ।

श्चतः स्वधर्मेगीव साऽभ्युपगन्तव्या, गत्यन्तरासम्भवात् । स एव धर्मश्चोदना प्रवर्त्तना प्रेरणा विधिः उपदेशः शब्दभावनेति चोच्यते । प्रवर्त्तना हि प्रवृत्तिहेतुव्यापारः । विधिशब्दस्य चाख्यातत्वेन दशलकारसाधाररोन पुरुषप्रवृत्तिरूपार्थभावनां प्रति वाचकत्वं तज्ज्ञानहे-तुत्वमित्यर्थः । सा च ज्ञातैवानुष्ठातुं शक्यत इति शब्दभावनाधीहेतोरपि शब्दस्य तद्धेतुत्वं परम्परया भवत्येव ज्ञानद्वारेणैव शब्दस्य प्रवृत्तिजन-कत्वात् । ज्ञानजनकत्यापारातिरिक्तव्यापारकल्पने मानाभावात् । ज्ञानजनम्भ व्यापारो विधिज्ञानं विधिनिष्ठशक्तिज्ञानं शक्तिविशिष्ट विधिज्ञानञ्च। तत्राद्ययोरन्यतरस्य शब्दभावनात्वं, तृतीयस्य तु तत्र कार गत्वमिति विवे कः । तथा च विधिना खज्ञानं जन्यते प्रवत्तनात्वे-नाभिधीयतेऽपीति विधिज्ञानमेव शब्दभावना । तस्याख्च पुरुषप्रवृत्तिरू-पार्थभावनैव भाष्यबयाऽन्वेति, करणतया च प्रवृत्तिवाचकशक्तिमद्भिष ज्ञानमेव । भावनासाध्यस्यापि फलावच्छित्रां प्रति करण्त्वं, फलकर-गात्वादेव यागस्यैव स्वर्गभावनां प्रति न विरुद्धवते । तथा च पुरुषः स्वप्रवृत्ति भावयेत् । केनेत्याकांज्ञायां पुरुषप्रवृत्तिवाचकशक्तिमत्तया ज्ञानेन विधिशब्देनेति करणांशपूर्णम्। इयं गौः क्रय्येति लौकिकविधौ बहुचीरा जीबद्वत्सा स्त्र्यपत्या समांसमीनेत्यादि लौकिकार्थवादवत् । नन्वाख्यातत्वेन विधिशव्दादुपस्थिता पुरुषप्रवृत्तिर्भाव्यतयाऽन्वेतीति निविवादः

कर ग्रत्वेन होमेनेष्टं भावयेदित्यन्वये किं तदिष्टमित्याकां ज्ञायां फलविशेषसम्बन्धो घटते । ननुत्पत्तिविधाविष्टवाचकपदाभावेन कर्मणा इष्टं भावयेदिति कथं शाब्दबोध इति चेश्र । विधिश्रुतरेवेष्टवोधकत्वात् । सा हि पुरुषार्थे पुरुषं प्रवर्त्तायन्ती कर्मणः फलसम्बन्धं बोधयति, तस्मा-दुक्तविधौ कर्मणः करणत्वेनान्वयः । १। अङ्गसम्बन्धवोधको विधिः विनियोगविधिः । यथा दृध्ना जुहोतीति तृतीयाप्रतिपन्नाङ्गभावस्य द्ध्नो होमसम्बन्धं विधत्ते । द्ध्ना होमं भावयेदित्येतस्य विधेः सहका रिभूतानि षट् प्रमाणानि । श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यारूपा णि। एतत्सह्कृतेन विधिनाङ्गत्वं परोहे श्यप्रवृत्तकृत्विच्याप्पत्वरूपं परा-थ्यापरपर्यायं ज्ञाप्यते। तत्र पदान्तरनिरपेत्ती रवः श्रुतिः सा त्रिधा-विधात्री, अ भेधात्री, विनयोक्त्री च । लिङाद्यात्मिका विधात्री, बीह्यादि श्रुतिरिभ-धात्री । यस्य च शब्दस्य श्रवणादेव सम्बन्धप्रतीतिः साविनियोक्त्री सा त्रिविधा-विभक्तिरूपा, एकाभिधानरूपा, एकपद्रूपाचेति । तत्र विभक्ति श्रुत्याऽङ्गत्वं, यथा 'ब्रोहिभिर्यजेतेति' तृतीयाश्रुत्या ब्रीहीणां यागाङ्गत्वम्। 'त्रीहीन्प्रोच्ततीत' द्वितीयाविभक्तया श्रुत्या प्रोच्चएस्य त्रीह्यङ्गत्वं तच शोत्तरणमपूर्वसाधनं न तु त्रीहिस्वरूपसाधनमानर्थक्यात् । "इमामगृभ्ण-न्रशनां ऋतस्य अश्वाभिधानीमादत्ते" इत्यत्र द्वितीयया श्रुत्या मन्त्रस्या श्वामिधान्यङ्गत्वम् । 'त्राह्वनीये जुहोती' त्यत्राहवनीयस्य सप्तमीश्रुत्या होमाङ्गत्वमेवमन्योऽपि विनियोगो विभक्तिश्रुत्या द्रष्टव्यः। 'पशुना यजेते' त्यत्रैकत्वपुंस्त्वयोः सामानाभिधानश्रुत्या कारकाङ्गत्वम् । यजेते-त्याख्याताभिहितसङ्खयाया भावनाङ्गत्वम् । समानाभिधानश्रुतेरेकपद श्रुत्या च यागाङ्गत्वम् । न चामूर्त्तस्य कथं यागाङ्गत्विमिति बाच्यम् । कर्नु परिच्छेदद्वारा तदुपपत्तेः कर्ता च।चेपलभ्यः । आख्यातेन भाव-नोच्यते । सा कर्त्तारं विनाऽनुपपन्ना कर्त्तारमाचिपतीति बोध्यम्। इति श्रुति विचारः।

सामर्थ्यं लिङ्गम्, यत्र सामर्थ्यादर्थं निर्णयस्तिङ्गम्। "सामर्थ्यं सर्वं भावानां लिङ्गमित्यभिधीयते" इति बचनात्। तेन श्रुतेरङ्गत्वम्। यथा "विर्हि देवसदनं दामी"तिमन्त्रस्य कुशलवनाङ्गर्तवम्। स हि लवनं प्रकाशियतुं समर्थः, तच द्विधा सामान्यसम्बन्धवोधकप्रमाणान्तरापेचं, तद्नपेचंचेति। यत्र यदन्तरेनुणाष्ठानं न सम्भवति तस्य तदङ्गत्वम्। तद्-

पेत्तं केवलिङ्गात् । यथार्थज्ञानस्य कर्मानुष्ठानाङ्गत्वम् । नह्यर्थज्ञानमात्रेण कर्मानुष्ठानं सम्भवति यद्न्तरेण यत् सम्भवति तस्य तद्र्यत्वं तद्नपेत्तं यथोक्तस्यमन्त्रस्य लवनाङ्गत्वम् । लवनं हि उपायान्तरेण कर्त्तुं राक्यमतो न मन्त्रो लवनस्यरूपार्थः सम्भवति, किन्त्वपूर्वसाधनीभूतलवनप्रकाशनार्थः तत्वञ्च सामर्थ्यमात्राद्वगम्यते । लवनप्रकाशनमात्रे सामर्थ्यात् । त्रतोऽवश्यं प्रकरणादिसामान्यसम्बन्धबोधकं स्वीकार्यम्।
द्रश्पोर्णमासप्रकरणे हि मन्त्रपाठादेवमवगम्यते । त्रनेकमन्त्रेण दृश्पोर्णमासप्रकरणे हि मन्त्रपाठादेवमवगम्यते । त्रकरणपाठवैयर्थ्य प्रसङ्गात् । किन्तदपुर्वसम्बन्धिकञ्चित्रकाश्यतेऽन्यथा प्रकरणपाठवैयर्थ्य प्रसङ्गात् । किन्तदपुर्वसम्बन्धिकञ्चत्रकाश्यतिः यपंत्रायां सामर्थ्याद्वहिलवन मित्यवगम्यते । तद्धि बर्हिः संस्कारद्वाराऽपूर्वसम्बन्धिति सामर्थ्यान्मनत्रस्य तद्र्थत्वे सति नानर्थक्यम् । तस्माद्वर्हीति मन्त्रस्य प्रकरणाद्दर्शपौर्णमाससम्बन्धितयाऽवगतस्य सामर्थ्याञ्चवनाङ्गत्विमिति सिद्धम् ।

### ॥ इति लिङ्गविचारः॥

समिन्याहारो वाक्यम्। समिन्याहारो नाम साध्यत्वादिवा-चकद्वितीयाद्यभावे वस्तुतः शेषशेषिणोः सहोचारणम्। यथा "यस्य पर्णमयी जुहूर्भवति न स पापं श्लोकं शृणोति" अत्र न द्वितीयादिवि-क्रिक्तः श्रूयते, केवलं पर्णताजुद्धोः समिन्यापारमात्रं तस्मादेव पर्णंताया जुद्धङ्गत्वम्। न चानर्थक्यं जुहूशब्देनापूर्वलच्चणात्। तद्यं वाक्यार्थः— पर्णत्या अवद्त्तहिवर्धारणद्वारा यदपूर्वसाधनं तद्भावयेदिति। एवच पर्णत्या यदि जुहूः क्रियते तदैव तत्साध्यमपूर्वं भवति नान्यथेत्यवग-च्यते, इति न पर्णताया वैयर्थ्यमितिवाक्यनिर्णयः॥

हभयाकां ज्ञा प्रकरणं, यथा- 'प्रयाजादिषु समिधोयजतीत्यत्र"
हि दृष्टविशेषस्य निर्देशात् । समिद्यागेन भावयेदिति किमित्युपकार्याकां ज्ञाया दर्शपौर्णमासाभ्यां स्वर्णं भावयेत् । कथमित्यत्रोपकारकाकां ज्ञ्या
प्रयाजानां दर्शपौर्णमासाभ्यां स्वर्णं भावयेत् । कथमित्यत्रोपकारकाकां ज्ञ्या
प्रयाजानां दर्शपौर्णमासाङ्गत्वं सिद्धयतीति लच्चणसमन्वयः । तदिदं
प्रकरणं क्रियाया एव विनियोजकं न द्रव्यगुणयोः । तयोस्तु क्रियायोवाद्विनियोजकं कुत इति चेच्छुगु । यजेत स्वर्गकाम इत्यत्राख्यातांशेवार्थीभावनाऽभिधीयते । भावयेदिति सा चांशत्रयमपेत्तते । किम्भाववत् केन भावयेत् । कथं भावयेदिति । तत्र भावयाकां ज्ञायां स्वर्णो भाव्यतयाऽन्वेति । स्वर्णं भावयेदिति । करणाकां ज्ञायां समानपदोपात्तो

यागः करणतयाऽन्वेति यागेन स्वंगं भावयेदितिः ततः कथमिति कथ-म्भावाकांचा जायते । तस्याञ्च सत्यां यत्सिन्नधौ पठितमश्र्यमागाफलञ्च क्रियाजातं तदेवोपकार्याकांच्या इतिकर्त्तव्यत्वेनान्वयमनुभवितुं योग्यम् क्रियाया एक लोके कथम्भावान्वयद्शंनात् । नहि कुठारेण छिन्दात्क थमित्यपेत्तायां हस्त इति केवलमुज्ञार्यमाणोऽपि हस्तोऽन्वयं प्राप्नोति । किन्तर्हि हस्तेनोद्यम्य निपात्येति उचार्यमाणे उद्यमननिपतन हस्तोऽपि तद्द्वारेपौवान्वयं प्राप्नोतीति सार्वजनीनमेतत् । किञ्च कथ-म्भावाकांचा नाम करणगतप्रकांराचा थमुञः प्रकारवाचित्वात् सामान्यस्य भेदको विशेषः प्रकारः सामान्यञ्च कियारूपमेवाख्यातेनो-च्यते । 'यजेत स्वर्गकाम' इत्यस्यायमर्थः । यागेन तथा कर्तव्यं यथा स्वर्गी भवतीति । क्रियासामान्यस्य च विशेषः क्रियेव भवति । नि ब्राह्मण्विशेषः परित्राजकादिरब्राह्मणो भवति । एवञ्च क्रियाविशेषाकांचापरनामधेयकथम्भावाकांचायां क्रियेवान्वतीतियुक्तम्। स च करणगतिक्रयाविशेषोऽन्वाधानादिब्राह्मणतपंगान्तः एवेतियुक्तं तस्य प्रकरणेन प्रह्णात् । तस्य च करणगत त्वं तदुप कारकत्वमेव। तेन विना यागेनापूर्वाजननात् । न हि उद्यननिपातन व्यतिरेकेण कुठारेण द्वैधीभावो जायते । तत्सिद्धं कथं भावाकां ज्ञायां क्रियान्वेतीति । अतएव द्रव्यदेवतयोर्थागसम्पादनद्वाराऽन्वय इति साम्प्रदायिकैरुक्तमिति प्रकरणविचारः ॥ ४ ॥

देशसामान्यं स्थानम् , तच द्विविधम्-पाठसादेश्यमनुष्ठातसादेश्यञ्चे ति । यमाहुः । "तत्र क्रमो द्विधेवेष्टो देशसामान्यलच्चणः । पाठानुष्ठानसादेश्याद्विनियोगस्य करणमिति । पाठसादेश्यमपि द्विविधं यथासङ्ख्यपाठः सित्रिधिपाठश्च । तत्रैन्द्राग्नमेकादशकपालं निर्वपेत्। वैश्वानरं द्वादशकपालमिति । एवं क्रमविहितेष्टिष्टिवन्द्राग्नी रोचनादि त्यादीनां याज्यानुवाक्यायुगलानां मन्त्राणां यथासङ्ख्यं प्रथमस्य प्रथम द्वितीयमित्येवं विनियोगः स यथासङ्ख्यपाठात् । प्रथम पिठृतमन्त्रस्य हि वैयर्थ्याकांक्षायां प्रथमतोविहितं कर्मेव प्रथममुपितष्ठते समानदेशत्वात् । यानि तु वैकृताङ्गानि प्राकृताङ्गानुवादेन विहितारि सन्दंशपिततानि तेषां विकृत्यर्थत्वं सित्रिधियाठात् । तेषांहि कैमध्य काङ्चायां फलवद्विकृत्यपूर्वमेव भाव्यत्वेन सम्बद्धयते उपस्थित काङ्चायां फलवद्विकृत्यपूर्वमेव भाव्यत्वेन सम्बद्धयते उपस्थित वात् । पशुधर्माणामिनषोमीयार्थत्वमनुष्ठानसादेश्यात् । स्रोपसस्य वात् । पशुधर्माणामिनषोमीयार्थत्वमनुष्ठानसादेश्यात् । स्रोपसस्य

ह्नि अग्निषोमीयः पशुरनुष्ठीयते । तस्मिन्नेव दिने ते धर्माः पठयन्ते । अतस्तेषां कैमध्याकांचायामनुष्ठेयत्वेनोपस्थितं पश्वपूर्वमेव भाव्यत्वेन सम्बद्धयते । अतो युक्तं तेषामनुष्ठानसादेश्यात्तदर्थत्विमिति संचेप इति स्थानिविचारः ॥ ४ ॥

श्रथ यौगिकः शब्दः समाख्या, सा द्विधा-वैदिकी लौकिकी च। होतृचमस इत्यत्र होतुश्चमस भन्नणाङ्गत्वं वैदिक्या समा-ख्ययाऽवगम्यते । श्रध्वर्योस्तत्तत्पदार्थाङ्गत्वं लौकिक्या चावगम्यते । श्राध्वर्यवमिति समाख्याविचारः ॥ ६॥

एतेषां पूर्वपूर्वमेव प्राबल्यमुत्तरोत्तस्य दौर्वल्यं वोध्यमिति प्रमाण संग्रहः । एवं निरुपितानि श्रुत्यादिषट् प्रमाणानि । एतत्सहकृतेन विनि-योगविधिना समिदादिभिरुपकृत्य दर्शपौर्णमासाभ्यां यजेतेत्येवं रूपेण य।िन विनियुज्यन्ते तान्यङ्गानि तानि द्विविधानि-सिद्धरूपाणि <sup>६</sup>क्रिया-ह्मपािण च। तत्र सिद्धानि जातिद्रव्यसङ्ख्यादीनि, तानि दृष्टार्थान्येव । क्रियारूपाणि च द्विविधानि, गुणकर्माणि प्रधानकर्माणि च । तान्येव सन्निपत्योपकारकाणि । आरादुपकारकाणीति चोच्यन्ते । तत्र कर्माङ्ग दृह्याद्यु इंशेन विधीयमानं सन्निपत्योपकारकं यथाऽवघातप्रोत्तणादि । तम दृष्टार्थमदृष्ट्रार्थं दृष्टादृष्टार्थञ्च । दृष्टार्थमवधातादि, ऋदृष्टार्थं प्रोत्त-गादि, दृष्टादृष्टार्थं पशुपुरोड।शादि । तद्धि द्रव्यत्यागांशेनादृष्टं देवतोद् देशेन च देवतास्मरणं दृष्टं करोति इद्मेवाश्रयीकर्मेत्युच्यते । द्रव्या-ब्यनिद्दिश्य केवलं विधीयमानं कर्म आरादुपकारकम् यथा प्रयाजादि। एतद्द्विविधमप्यङ्गजातं न यागस्वरूपप्रयुक्तं स्वरूपे आनर्थक्यात् । तद्नतरेगापि तत्सिद्धेः किन्त्वपूर्वप्रयुक्तमेव । न हि तद्न्तरेगापूर्वं भवतीत्यत्र किमपि प्रमाणमस्ति तस्यादृष्टत्वात्। तत्रापि सन्निपत्यो-पकारकाणां द्रव्यदेवतादिसंस्कारद्वारा यागस्वरूप उपयोगादुत्पत्त्याऽ-पूर्वार्थत्वम् । आरादुपकारकाणान्तु स्वरूप उपयोगात्परमापूर्वार्थत्वमिति विनियोगविधिः।

प्रयोगप्राशुभावबोधको विधिः प्रयोगविधिः । स चाङ्गवाक्यैक वाक्यतामापन्नः प्रधानविधिरेव । स हि साङ्गं प्रधानमनुष्ठापयन् विलंबे प्रमाणाभावात् । अविलम्बापरपर्य्यायं प्रयोगप्राशुभावं विधत्ते । स चाविलम्बो नियतं क्रमे आश्रयणे भवति । अन्यथा हि किमेतदनन्तर-

मेतत्कत्तं व्यमेतद्नन्तरं वेति प्रयोगवित्तेपापत्तेः । अतः प्रयोगविधिरेव स्वविधेयप्रयोगप्राशुभावसिद्धवर्थं नियतं क्रममपि पदार्थविशेषगातया वियत्ते । तत्र क्रमो नाम विततिविशोषः पौर्वापर्य्यक्षपो वा । तत्र च षट् प्रमाणानि, श्रुत्यर्थपठनस्थानमुख्यप्रवृत्तिभेदान् । तत्र क्रमपरं वचनं श्रुतिः, तद्द्विविधं - केवलक्रमपरम्, तद्विशिष्टपदार्थपरऋति । तत्र वेदं कृत्वा वेदिं करोतीति केवलक्रमपरम् । वेदिकरणादेवीचनान्त-रेण विहितत्वात्। वेदो दर्भमुष्टिः। वषट्कर्त्तुः प्रथमभन्न इति तु क्रम-विशिष्टपदार्थपरम् । अत्र भज्ञानुवादेन क्रममात्रस्य विधातुमशक्यत्वात्। यत्र प्रयोजनवशेन क्रमनिर्णयः सोऽर्थकमः, यथाऽग्निहोत्रयवागूपाकयोः अत्र हि यवाग्वा होमार्थत्वेन तत्पाकः प्रयोजनवशेन पूर्वमन्ष्रीयते, स चायं पाठकमाद्वलवान् । यथा पाठं ह्यनुष्ठाने ल्कुप्तप्रयोजनवाधो ऽदृष्टार्थंत्वञ्चस्यात् । नहि होमानन्तरं क्रियमाणस्य पाकस्य किञ्चिद् दृष्टप्रयोजनमस्ति । त्र्यर्थपदार्थबोधवाकयानां यः क्रमः पाठक्रमः । तस्माच पदार्थानां क्रम आश्रीयते । येन हि क्रमेण वाक्यानि पठितानि तेनैव क्रमेणाधीतानि अर्थप्रत्ययं जनयन्ति। यथार्थप्रत्ययश्चपदानामनुष्ठानात्। स च पाठो द्विविधः, मन्त्रपाठो ब्रोह्मणपाठश्चेति । अथ प्रकृतौ नाना देशानां पदार्थानां विकृतौ वचनादेकस्मिन्देशेऽनुष्ठाने कत्त ब्ये यस्य देशेऽनुष्ठीयन्ते तस्य प्रथममन्ष्ठानम् । इतरयोस्तु पश्चादयं यः क्रमः स स्थानक्रमः । स्थानं नामोपस्थितिः । यस्य देशेऽनुष्ठीयन्ते तत्पूर्वतने पदार्थे कृते स एव प्रथममुपस्थितो भवतीति युक्तं प्रथममनुष्ठानम् । तथा हि ज्योतिष्टोमे त्रयः पशुयागाः-त्राप्रिषोमीयः, सवनीयः, ज्ञानुबन्ध्यश्चेति । ते च भिन्न देशाः, ज्ञाग्निषोमीयः ज्ञौपवसत्स्थ्येह्नि, सवनीयः सूत्याकाले, त्रमुबन्ध्यस्त्वन्ते । साद्यस्क्रोनाम सोमयागविशेषः । स चाव्यक्तत्वा-ज्ज्योतिष्टोमविकारः तत्र त्रयोऽपि पशुयागाः साद्यस्के तेषाख्च तत्र साहित्यं श्रुतं 'सह पश्नुनालभेत' इति । तच्च साहित्यं सव-नीयदेशे । तस्य प्राधान्यप्रत्यासत्तेः स्थानातिक्रमसाम्योच । सवनीय देशेऽनुष्टाने क्रियमाणे अग्निषोमीयानुबन्ध्ययोः स्वम्वस्थानोतिक्रममात्रं भवति । असीपोमीयदेशे त्वनुष्ठाने सवनीयस्य क्रममात्रम्।

श्चनुबन्ध्यस्य तु स्वस्थानातिक्रममात्रं सवनीयस्यानतिक्रमश्च

स्यात् । एवमनुबन्ध्यदेशेऽग्निषोमीयस्य सवनीयस्य द्रष्ट्रव्यः । तथा च सवनीयदेशे सर्वेषाममुष्ठाने कर्त्त व्ये सवनीयस्य प्रथममनुष्ठानम् । आश्विनग्रहग्रहणानन्तरं हि सवनीयदेशे प्रकृतौ । आश्विनं ग्रहं गृहीत्वा त्रिवृता यूपं परिवीयाग्नेयं सवनीयं पशुमुपाकरोतीति । आश्विनग्रहग्रणपानन्तरं तस्य विहितत्वात् । तथा च साद्यस्केऽप्याश्विनग्रह-ग्रहणेकृते सवनीय एवोपस्थितो भवतीति युक्तम् । तस्य स्थानात्प्रथम-मनुष्ठानम्, इत्रयोस्तु पश्चादित्युक्तम् ।

अथ प्रधानक्रमेण योऽङ्गानां कम आश्रीयते स मुख्यक्रमः। येन क्रमेगा प्रधानानि कियन्ते तेनैव चेत् क्रमेगा तेषामङ्गान्यानुष्ठीयन्ते तदा सर्वेषामङ्गानां स्वैः प्रधानैः तुल्यं व्यवधानं भवति । व्युत्क्रमेण त्वनुष्ठाने केषाञ्चिदङ्गानां स्वैः प्रधानैरत्यन्तमव्यवधानम् । अन्येषामत्य-न्तव्यवधानं स्यात् तज्ञायुक्तं प्रयोगविध्यवगतसाहित्यबाधापत्तेः अतः प्रधानकमोऽष्यङ्गकमे हेतुः । अतएव प्रयाजशेषेणादौ आग्नेय-ह्विषोऽभिघारणं पश्चादैन्द्रस्य दध्नः। त्र्याग्नेयैन्द्रयागयोः पौर्वापर्व्यात्। अत्र द्वयोरभिघारणयोः स्वेन स्वेन प्रधानेन तुल्यम् एकान्तरितव्यवधानं भवति । त्राग्नेयहविरभिघारणाग्नेययागयोरैन्द्रयागहविरभिघारणेन व्यवधानात्ऐन्द्रहविचारर्गीन्द्रयोगयोश्चाग्नेययागेन व्यवधातात् श्रतश्चादी श्राग्नेयहविरभिघारएम् । तत ऐन्द्रस तत आग्नेययागस्तत ऐन्द्रो याग इत्येव क्रमो मुख्यक्रमाहिसद्धो भवति । यदि त्वादी ऐन्द्रहिवषोभिघारणं तत आग्नेयस्य क्रियते तदा याज्यानु-वाक्यस्य क्रमवशादादावाग्नेयस्यास्यानुष्ठानादाग्नेययाग तदङ्गह्विरभि-घारणयोरत्यन्तव्यवधानं स्यात् । तच्च न युक्तम् , अतोयुक्तः प्रयाज शेषाभिघारणस्य मुख्यक्रमात्क्रम इति । त्र्यथ सहप्रयुज्यमानेषु प्रधानेषु सन्निपतितानामङ्गानामावृत्त्यानुष्ठाने कर्त्तव्ये द्वितीयादिपदानां प्रथमानु-ष्ठितपदार्थक्रमाद्यः क्रमः स अवृत्तिक्रमः । यथा प्राजापत्याङ्गेषु प्राजापत्यो हि वैश्वदेवीं कृत्वा प्राजापत्यैश्वरन्तीति वाक्यस्य तृतीया-निर्देशात् सेति कर्तव्यताका एककालेन विहित! अतस्तेषां तदङ्गानां चोपकरण्तियोजनप्रभृतीनां साहित्यं सम्पाद्यम् । तत्र प्राजापत्यानां सम्प्रतिपन्नदेवताकत्वेनैकस्मिन्कालेऽनुष्ठानादुत्पचते साहित्यम् । तद्-ङ्गानांचैकस्मिन्कालेऽनुष्ठानमशक्यम् । नहानेकेषां पश्चनामुपकरणमकः

स्मिन्काले कर्त्तुं शक्यम् । श्रतः साहित्यमव्यवधानेनानुष्टानात्सम्पाद्यम्। एकस्योपकरणं कृत्वाऽपरस्योपकरणमिति तत्सिद्धं प्रथमानुष्टितपदार्थं क्रमाद्यो द्वितीयपदार्थं क्रमः स प्रवृत्तिक्रम इति । तदेवं निरूपितः षङ्विधक्रमनिरूपणेन प्रयोगविधि व्यापारः ।

श्रथ फलस्वाम्यबोधको विधिरधिकारविधि: । फलस्वाम्यं नाम कर्मजन्यफलभोक्त्वम् । स च 'यजेत स्वर्गकाम' इत्येवं रूप: । श्रानेन हि स्वर्गमुहिश्य यागं विद्धता स्वर्गकामस्य यागजन्यफल्भोक्तवं प्रति-पाचते। यस्याहिताग्नेरग्निगृहान्दहेत्सोऽग्नये ज्ञामवते पुरोडाशमष्ट्रधा कपालं निर्वपेत् । इत्यादिभिस्त्वग्निदाहादौ निमित्तो कर्मविद्धद्भिर्निमि-त्तवतः कर्मजन्यपापच्चयफलस्वाम्यं प्रतिपाद्यते । तच फलस्वाम्यं तस्यैव योधिकारिविशेषण्विशिष्टः । अधिकारिविशेषण्ञ पुरुषविशेषण्त्वेन श्रुतम् । अतएव राजा राजसूर्येन स्वाराज्यकामी यजेतेत्यनेन स्वाराज्यमुद्दिश्य राजसूयं विद्धता न स्वाराज्यकाममात्रस्य तत्फलभोक्तवं प्रतिपाद्यते किन्तु राज्ञः सतः । तत्कामस्येव राजत्वस्यापि श्रिधिकारिविशेषणत्वश्रवणात् । किञ्चित्पुरुषविशेषणत्वेनाश्रुतमध्य धिकारिविशेषणं भवति । यथाऽध्ययनविधिसिद्धा विद्या ऋग्निसाध्येषु कर्मसु आधानसिद्धा अग्निमत्ता। सामर्थ्यञ्च एतेषां पुरुषविशेषविशेषण-त्वेनाश्रवगाऽपि अधिकारिविशेगात्वमस्त्येव । उत्तरकतविधीनां ज्ञाना-पेत्रशक्तरभावेनाध्ययनविधिसिद्धज्ञानवन्तं प्रत्येव प्रवृत्तोः । अतएव शद्रस्य न यागादार्वाधकारः तस्याध्ययनविधिसिद्धज्ञानाभावात् । श्राधानसिद्धाग्न्यमावाच । श्रध्ययनस्योपनीताधिकारित्वात् । उपनयनस्य चाष्ट्रवर्षं त्राह्मणमुपनयेदित्यादिना त्रैवर्णिकाधिकारत्वात्।

तदेवं निरूपितं चतुर्विधभेदनिरूपण्विधेः प्रयोजनवद्र्थपर्यः वसानम्। मन्त्राणाञ्च प्रयोगसमवेतार्थस्मारकतयार्थवत्वं न तु तदुचा-रण्मदृष्ट्रार्थम्। दृष्टे सम्भवति श्रदृष्टस्थान्याय्यत्वात् । न च दृष्टस्य प्रकारान्तरेणापि सम्भवानमन्त्राम्नानस्थानर्थक्यमिति वाच्यम् । मन्त्रेः तेव स्मर्त्त व्यमिति विध्याश्रयणात्। साधनद्वयस्य पत्ते प्राप्तौ श्रन्यतरस्य साधनस्याप्राप्ततादशायां यो विधिः स नियमविधिः। तथाहुः—"विधिरयन्तमप्राप्तौ नियमः पानिके सति। तत्र चान्यत्र च प्राप्तौ परिसन्तस्थ

द्भव ति गीयते " इति । श्रस्यार्थः —यस्ययद्र्यत्वं प्रमाणान्तरेणाप्राप्तं तस्य तद्र्यत्वेन योः विधिः सोऽपूर्वविधिः । यथा— यजेत स्वर्गकाम ' इति । यागस्य हि स्वर्गार्थत्वं न प्रमाणान्तरेण ज्ञायते किन्त्वनेन विधिनिति भवत्ययमपूर्वविधिः । पत्ते प्राप्तस्याप्राप्तांशपूरको यो विधिः स नियमविधिः । यथा — ब्रोहीनवहन्तीत्यनेन विधिनाऽवधातस्य न वैतुष्य्यार्थत्वं बोध्यतेऽन्वयव्यतिरेकसिद्धत्वात् किन्तु नियमः स चाप्राप्तांशपूरको वैतुष्यस्य नानोपायसाध्यत्वात् । यस्यां दशायामवधातं परित्यच्योपायान्तरं प्रहीतुमारभ्यते तस्यां दशायामवधातस्याशप्तत्वेन तद्विधानात्मकमप्राप्तांशपूरणमेवानेन विधिना क्रियते।

अत्र नियमविधावप्राप्तांश पूरणात्मका नियम एव वाक्यार्थः। उभयस्य युगपत्राप्तौ इतरव्यावृतिपरो विधिः परिसङ्ख्याविधिः। यथा-" पञ्च पञ्चनखा भच्या " इति इदं वाक्यं न भच्णविधिपरं तस्य रागतः प्राप्तत्वात् । नापि नियमपरं पञ्चनखापञ्चनखभन्तणस्य युगप-त्प्राप्तः पत्ते प्राप्त्यभावात्, किन्तु अपञ्चनखामत्त्रणस्याप्राप्तत्वात्। तत्परमेवेदं वाक्यम्। अपञ्चनखा न भद्या इति वाक्यार्थः। सा परि-सङ्ख्या द्विधा श्रौती लाचिए की चेति। तत्र यथात्र हा वावपनित इत्यत्र श्रोती । एवकारेगा पवमानातिरिक्तस्तोत्रव्यावृत्तोरभिधानात् । 'पञ्चपंच-नखा भद्या ' इति तुलाचिएकी, इतरनिवृतिवाचकपद्स्याभावात् । अतएषैषा त्रिदोषप्रस्ता । दोषत्रयंच श्रुतहानिरश्रुतकल्पना प्राप्तबाध-श्चेति । श्रुतस्य पंचनखभन्तग्रस्य हानादश्रुतापञ्चनखभन्तग्रस्य निवृति कल्पनात् । प्राप्तस्यापंचनखभन्नग्रस्य बाधनात् । तत्र दोषत्रये दोष-द्वयं शब्दनिष्ठम् । प्राप्तवाधस्तु दोषोऽर्थनिष्ठ इति विवेकः । तस्मान्मन्त्रै रेव स्मर्त्त व्यमिति नियमविध्याश्रयणात्र मन्त्रास्नानस्यानर्थक्यमिति सिद्धमतो युक्तं मन्त्राणां प्रयोगसमवेतार्थस्मारकत्वेनार्थवत्वम् । तत्र ये मन्त्रा यत्र पठितास्ते षां तत्र यद्यर्थप्रकाशने प्रयोजनं सम्भवति तदा तत्रीव विनियोगः। येपान्तु न सम्भवति तेषां यत्र सम्भवस्तत्रोत्कर्षः। येषां तु कापि न सम्भवति तदुचारणस्य त्वगत्याऽदृष्टार्थत्वं सर्वथाऽपि तु तेषां नानर्थक्यम् । इति मन्त्रव्यवस्था ।

अथ नामधेयानां विधेयार्थपरिच्छेद्कत्याऽर्थवत्वम् । तथाहि— ' उद्भिदा यजेत पशुकाम ' इत्यत्रोद्भिच्छव्दो यागनामधेयं तेन विधेयार्थ परिच्छेदः कियते । अनेन हि वाक्येनाप्राप्तत्वात्फलोदे शेन यागो विधी-यते । यागसामान्यस्य चाविधेयत्वात् याग विशेष एव विधीयते । तत्र कोऽसौ विशेष इत्येचेचायामुद्भिच्छब्दादुद्भिद्रूपो याग इति विज्ञायते । उद्भिदा यागेनेति सामानाधिकरण्येनान्वयात् । तस्य यजिना सामाना-धिकरण्यं न नीलोत्पलवन् । तत्र हि उत्पलशब्दस्यार्थादुत्पलत्वाद्न्यो नील शब्दस्य वाच्यार्थोऽस्ति नीलगुणः । लच्चणयातु नीलशब्दस्य द्रव्य परत्वेन सामानाधिकरण्यम् । किन्तिई वैश्वदेव्यामिचाशब्द्वत् ।

वैश्वदेवीशब्दस्य देवतातद्धितत्वात् तस्य च साहय देवतेति सर्वनामार्थे स्मरणात् सर्वनाम्नांचोपस्थितविशेषवाचित्वेन विशेषपरत्वम् तत्र कोऽ सौवैश्वदेवीशब्दोपाचो विशेष इत्यपेचायामामिचापदसान्निध्यादामिचारू-पोविशेष इत्यवगम्यते। यथाहुः--'त्र्यामिचां देवतायुक्तां वदत्येवेष तद्धितः। त्र्यामिचापदसान्निध्याचरयेव विषर्यापणिमिति। तथा श्रुत्येवोपपदस्यार्थः सर्वनाम्ना प्रतीयते। तद्र्यस्तद्धितेनेव त्रयाणामेकवाच्यतेति। तस्माद्य-था वैश्वदेवीशब्दोपाचिवशेषसमप्रकत्वेनामिचापदस्य वेश्वदेवीशब्दोन सामानाधिकरण्यम्। एवं सामान्यस्यभिधयत्वाद्यज्यवगतयागविशेष समप्रकत्वेन नामधेयस्य यजिसामानाधिकरण्यम् तस्मान्नामधेयानां विधेयार्थपरिच्छदेकतयार्थवत्वम् यथाद्वः। तद्धीनत्वाद्यागविशेषसिद्धेरिन्ति नामधेयानां निर्णयः।

श्रन्थहेतुमंणः सकाशात्पुरुषस्य निवृत्तिकरत्वेन निषेधानां पुरुषानुबन्धित्वं। तथाहि—यथाविधयः प्रेरणमभिद्धतः स्वप्रवर्त्तकत्व-निर्वाहार्थं विधेयस्य यागादेः श्रेयसाधनत्वमान्तिपन्तः पुरुषं तत्र प्रवर्तन्यत्यं न कल्ञ भन्नयेदित्याद्यो निषेधा श्रिप निवर्त्तामाभिद्धतः स्वनिवर्त्तकत्वनिर्वाहार्थं निषेध्यस्य कल्ञअभन्नणादे रनर्थहेतुत्वमान्ति-पन्तः पुरुषं ततो निवर्त्त यति । ननु कथं निषेधानां निवर्त्त नाप्रतिपाद-कत्वं यावता न भन्नयेश्र हन्तव्य इत्यादावव्यवधानेन नर्ज्यक्ष्याभावस्य धात्वर्थनान्वये धात्वर्थवर्जनकर्त्तव्यतेव सर्वत्र वाक्यार्थः प्रतीयते तत-श्र यथा यज्ञतेत्यादौ यागकर्त्तव्यत्तेव सर्वत्र वाक्यार्थः प्रतीयते तत-श्र यथा यज्ञतेत्यादौ यागकर्त्तव्यता वाक्यार्थं एवं निषेधेषु तद्धात्वर्थन्वर्जनकर्मता वाक्यार्थो न निवर्त्तनिति चेन्मवम् । श्रव्यवधानेऽपि धात्वर्थस्य प्रत्ययार्थोपसर्जनत्वेनोपस्थितस्य नर्ज्यविनान्वयायोगात् । नह्यन्योपसर्जनमन्यनान्वति । मा भूद्—राजपुरुपमानयेत्यद्य राज्ञ

व्यानयनान्वितत्वं तत्रश्चाव्यवधानेऽपि नव्यर्थस्य न धात्वर्थेनान्वयः। कलञ्जादिपदार्थेरन्वयस्तेषामपिकारकोपसर्जनतयोपस्थितत्वेन भिन्नपदस्य नव्यर्थेनान्वयायोगात्। एकहायन्या इवारुण्येन, अत्रशान्व-यायोगात् नव्यर्थः प्रत्ययार्थे न सम्बद्ध्यते तस्य प्राधान्यात क्रयभावने वारुएयादीनि । तत्रापि नाख्यातांशवाच्ययाऽर्थीभावनया । तस्यापि लिङ्त्वाद्यंशवाच्यप्रवर्त्तनोपसर्जनत्वेनौपस्थितत्वात् । त्रातो लिङ्त्वां-शेन नञ् सम्बद्धयते । तस्य सर्वापेत्तया प्राधान्यात् । नञश्चैष स्वभावो यत् स्वसम्बन्धिप्रतिपत्त्वोधकत्वम्। नास्तीत्यत्र ह्यस्तीति सत्वशब्देन सम्बद्धयमानो नेञ् सत्वशतिपत्तमसत्वं गमयति तदिह लिङ्थस्ताव-प्रवर्त्तना । अतस्तेन सम्बद्धयमानो नच् प्रवर्तनाप्रतिपद्यं निवर्तनां गमयति । विधिवाक्यश्रवणे अयं मां प्रवतयतीति प्रवर्तनवन्निषेधश्रवणे अयं मां निवर्तयतीति निवृत्त्यनुकूलव्यापारप्रवर्तनायाः प्रतीतेः । अतश्च सर्वत्र निषेधेषु निवर्तनैव वाक्यार्थः, एवळा विधिनिषेधयोभिन्नार्थत्वं सिद्धम्भवति । हननादिवर्जनकर्त्तव्यतावाक्यार्थपदे तु कर्त्तव्यताया एवोभयत्र प्रतिपाद्यत्वात् तयोरेकार्थत्वं स्यात्। तच न युक्तम् यथाहुः "श्चन्तरं यादृशं लोके ब्रह्महत्याऽश्वमेधयोः। दृश्यते तादृगेवेदं विधान-प्रतिषेधयोरिति । इति निषेधविचारः।

श्रथार्थवादः । यथा विध्यादीनामध्ययनविध्युपात्तानां नानर्थक्यं, तथार्थवादानामपि तदुपात्तत्वाविशेषादानर्थक्यानुपपनः । तेषां स्वार्थ-प्रतिपादने प्रयोजनाभावाल्लत्त्वाया प्रयोजनवद्र्थपर्यवसानं वक्तव्यम् । त चार्थवादा द्विविधाः – विधिशेषा निषेधशेषाश्च । तत्र 'वायव्यं श्वेत-मालभेते'त्यादि विधिशेषाणां 'वायुर्वे नेपिष्ठा देवते'त्यादीनामर्थवादानां विधेयार्थस्तावकतयाऽर्थवत्त्वः 'बर्हिषि रजतं न देयिम'त्यादिविशेषाणां 'सोऽरोदी'दित्यादीनामर्थवादानान्तु निषेध्यिनन्दकतयाऽर्थवत्त्वम् । अतश्च लच्चण्या प्राशस्त्यमर्थवादेवोध्यते । तच्च प्राशस्त्यज्ञानं शब्दभावनायान्मितिकर्त्ताव्यत्वेनान्वेतीति । ननु किं प्राशस्त्यं न तावत्फलसाधनत्व ? तस्य हि यागेन स्वर्गं भावयेदित्यर्थभावनान्वयवशेन विधिवाक्यादेव लभ्यत्वात् । नान्यत्प्रवृत्तावनुपयोगादिति चेतुच्यते । वलवदिनष्टाननुः विधिवाक्यादेव प्राशस्त्यं, तच्चानिष्टहेतुत्वज्ञानाल्लभ्यते । इष्टहेताविष कलञ्जभन्त्रादावनिष्टहेतुत्वस्थापि दर्शनात् । विहितश्येनफलस्य च शत्रुवध-स्यानिष्टानुविन्धत्वं दृष्टम् । अतो यावत्साधनस्य फलस्य चानिष्टाहेतुत्वं

नोच्यते तावदिष्टहेतुत्वेन ज्ञानेऽपि तत्र पुरुषो न प्रवर्तते । त्यत्व्वो-क्तम्—"फलतोऽपि च यत्कर्म नानथों नानुबद्धयते । केवलं प्रीति-हेतुत्वात्तद्धम्मं इति कथ्यत" इति । त्यतः फलतो वानर्थाननुबन्धित्व-रूपप्राशस्त्यबोधनेनार्थवादा विधिशक्तिमुत्तम्भयन्ति । क उत्तम्भः स्वतः फलतो वाऽर्थानुबन्धित्वशङ्कायाः प्रवृत्तिप्रतिवनिधकाया विगमः ।

इद्मेव च विधेः प्रवृत्तिजनने साहाय्यमर्थवादैः क्रियते। इति विधिरर्थवादसाकाङ्कः। एवमर्थवादा अप्यभिधया गौएया वा वृत्त्या भूतमर्थं वद्नतोऽपि स्वाध्यायविध्यापादितप्रयोजनवत्त्वलाभाय विधि-साकाङ्चाः । सोऽयं नष्टाश्वद्ग्यरथन्यायेन सम्प्रयोगः । यथैकस्य द्ग्धस्य रथस्य जीवद्भिरश्वैरन्यस्याविद्यमानाश्वस्य सम्प्रयोगः परस्पर-स्वार्थवत्त्वाय, तथाऽर्थवादानां प्रयोजनांशो विधिना पूर्यते। विधेश्च शब्दभावनाया इतिकर्ताव्यत्वांशोऽर्थवादै रिति । तदिद्रमुभयोः श्रवरो पूर्णमेव वाक्यम् । एकस्य अवर्णे त्वन्यस्य कल्पनया पूरणीयम् । यथा वसन्ताय किपञ्जलानालभेत इति विधावर्थवादांशोऽश्रतोऽपि कल्प्यते। प्रतितिष्ठन्ति ह वा य एता रात्रीरूपयन्तीत्याद्यथवादे विध्यंशः। विधिना त्वेकवाक्यत्वात् स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरितिसूत्रात् । विधिना स्तुति साकाङ्चेण प्रयोजनाकाङ्चाणामर्थवादानामेकवाक्यत्वाद्विधीनां विधे-यानां स्तुत्यर्थेन स्तुतिप्रयोजनेन स्तुतिरूपेण प्रयोजनसाकाङ्चेण लाज्ञिक्तार्थेन वा नर्थक्याभावादर्थवादा धर्मे प्रमाणानि स्यरिति स्त्रार्थः । किञ्चार्थवाद् स्तावत् त्रिविधः। गुणवारोऽनुवादो भूतार्थ-वाद्श्र । विरोधे गुण्यादः स्याद्नुवादोऽवधारिते । भूतार्थवादस्तद्धाना-द्र्यवाद्श्विधा मत इति । तत्रादित्यो यूपः यजमानः प्रस्तर इति गुण्वादो विधेयगुणपरत्वात् । अग्निर्हिमस्य भेषजमित्यनुवादः, प्रत्यचप्रमाण-सिद्धवस्तुपरत्वात् । वज्रहस्तः पुरन्द्र इति भूतार्थवादः । यथाभूतार्थप्रति-पादनपरत्वात् । इत्यर्थवादनिर्णयः ।

'श्रथातोषर्मजिज्ञासं'त्यस्मिन्तुपक्रमसूत्रे तावद्वेदस्याध्ययन-करणक्रभावनाविधिभाव्यस्य फलवदर्थपरत्वमुक्तम् । 'चोदनालज्ञणोऽ-र्थोधर्म इतिद्वितीयसूत्रे चोदनाप्रमाणिमिति वेदप्रामाण्यव्यापकं कार्यमिति कार्यपरत्वं शास्त्रस्यावसितम् । तत्र वायुर्वेचेपिष्टादेवतेत्याद्यथं वादानां धर्म प्रामाण्यमस्ति नविति संशये पूर्वपज्ञमाह—श्रास्रायस्ये ति । वेदस्य

कियाथत्वात्' कियाएवार्थो विषयः प्रतिपाद्योयस्य स कियार्थस्तस्य भावस्तत्वं तस्मादिति हेतोः। अर्थवादानां प्रामाएयं नास्ति किं तहीं त्याराङ्क्याह । अतद्र्थाना मिति । न सा क्रियाऽर्थी येषां तेऽतद्र्था अर्थ-वादाद्यस्तेषामानर्थक्यमर्थं शून्यत्वमेवास्तु तथैव वेदान्तानामपि। नहि 'स्वाध्यायोऽध्येत्वयं' इत्यध्ययनविध्युपात्तानां निष्कलत्रह्मपरत्वे प्रामाएयं-युक्तमितिप्राप्ते सिद्धान्तमाह । विधिनात्वेकवाक्यत्वात् म्तुत्यर्थेन विधीनां स्यु'रिति वायुर्वेचिपिष्ठेत्यादीनामर्थवादानां वायव्यंश्वेतमालभेतें -त्यादि विधिवाक्यैरेकवाक्यत्वात् । तद्विधेयार्थानां स्तुत्यर्थेन स्तुत्यर्थ-रूपेण द्वारेण प्रामाण्यं स्युरिति वायुर्वे चित्रगामिनी देवता तद्देवताकं कर्म चित्रमेवफलं दास्यतीत्यर्थः । एवळ्ळ वेदान्तानामपि अध्ययनविध्यु-पात्तत्वेनाप्रामाएयायोगादुक्तन्यायेन ऋःवर्धप्रतिपादनेन नैराकाङ्दयं बोध्यम् । तथैव ब्रह्मविद्याया अपि तदङ्गत्वेन परम्परया कर्माङ्गत्वं समञ्जलम् । तत्र त्वं तत्पदार्थपराणां वाक्यानां कर्मकर् देखतास्तावकत्वं तज्ज्ञानस्य पर्विद्याख्यफलस्तावकत्वमिति कमेमीमांसका वदन्ति तेषां मतं निराकुर्वात्राह भगवान्वादरायणः—'तत्तु समन्वया'दिति । तुशब्दः पूर्वापचनिषेधार्थाः । प्रागुपदर्शितप्रकारेण वेदान्तशास्त्रैकवेदां ब्रह्में व, कुतः समन्वयात् । सर्शशास्त्रस्य तत्रैव मुमुज्जिज्ञास्ये जगदभिन्ननिमित्तो-पादानकारणे शास्त्रयोनौ जीव प्रधानकालनियन्तरि ब्रह्मरुद्रे न्द्रादिकिरीटे-डितपादपीठे निखिलदोषगन्धावातमाहात्म्ये सार्वत्याचनन्तगुणनिलये परब्रह्मणि पुरुषोत्तमे मुक्तोपसृष्ये समन्वयात् शक्यत्वेनान्वयः समन्व-यस्तस्मात्। "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, 'एतस्माजायते प्राणी मनः सर्वेन्द्रियाणि च, 'नारायणात् प्राणो जायते, 'एको ह वै नारायण त्रासीत् न ब्रह्मा नेशानः, तस्य ध्यानान्तःस्थस्य ललाटात्त्र्यत्तः शूल-पाणिः पुरुषोऽजायत तस्य ध्यानान्तःस्थस्य ललाटात्स्वेदोऽपतत् ता इमाः प्रतना आपस्तत्र त्रह्या चतुमुखोऽजायत । नारायणाद्ब्रह्या जायते नारायणाद्कद्रः, सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति, अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम् । यं सर्वे देवा नमन्ति, य श्रात्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यसङ्कलपः यः सर्वोज्ञः सर्ववित, ब्रह्मविदाप्रोति परम्, प्रधान चेत्रज्ञपतिः, अच्रात्परतः पर " इत्या-दि श्रतिभ्यः। यदुक्तं सर्वास्य वेदस्य क्रियापरत्वं तत्तु च्छम्। सर्वस्यापि धर्म-

CC-0 No Rights Reserved. Digitized by eGangotri

जातस्य ब्रह्मविविदिषयेव मोज्ञासाधारणोपायभूततयोपचीणत्वस्य अव-णात्। कर्मण एव मोत्तसाधनविद्योत्पादकत्वेन तदङ्गत्वं वक्तुं समञ्ज-सम् । " तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविद्षिन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेने " त्यादि श्रुते: । यदुक्तं क्रत्वर्थकर् प्रतिपादनेन नैरा-काङ्च्यं वेदान्तानामित्यप्येतेन परास्तम्। प्रत्युत कर्मण एव जिज्ञा सोर्विशेषगात्वेन तद्धिकारित्वसम्पादनेनैव नैराकाङ्च्यात् । वेदान्त-शास्त्रं न कर्मपरं, कर्मणो जिज्ञासोत्पादन एवोपचीणत्वान्। रूपादि-प्रकाशने चचुरादिवदित्यनुमानात् । ननु कारकाणां सर्वेषामपि कर्म-साधनत्वं तावद्विवादम् । तथा च कत्तुरपि कुारकत्वाविशोषात् क्रियाङ्गत्वे कथं वाऽनुपपत्त्यवकाशः । न च ब्रह्मण् आप्तकामतया तिङ्कात्वात्कर्भकर् त्वाभावादुक्तसिद्धान्तभङ्ग इति वाच्यम् । ब्रह्मण्स्त-थात्वेऽपि तद्भिन्नत्वाभावात् तत्त्वमस्यादिवाक्यैः चेत्रज्ञस्य क्रत्वङ्गभूतस्य कत्तुंस्तत्वविधानेन स्तूयमानत्वात् । न तद्भिन्नं किमपि ब्रह्मशब्दाभिधेय-मस्तीति चेन्न वालभाषितत्वादिति पूर्वाचारुँ परास्तत्वात्। तथाहि बालानामतत्वे तत्वप्रेचावतां तमःपिहितबुद्धीनां सच्छास्त्राचार्य्यसंस्कार-जन्यज्ञानहीनानां पशुसदृशानां वाग्विसर्गत्वादित्यर्थः । " सवा ह्ये ते श्रदृढां यज्ञक्षा अन्तवदेवास्य तद्भवति मृत्वा पुनमृ त्युमापद्यतेऽद्य -मानाः स्वकर्मभिरिण्त्यादिश्रुतिपरिनिन्दिते ह्यतस्व भूतं कर्मणि तत्विमिति प्रेचा येषां। "अधर्मं धर्ममिति या मन्यते तमसा वृता। सर्वार्थान्विप-रीतांश्च बुद्धिः सा पार्थं तामसी"ति लच्छासमन्वयात् । तमःपिहितिधयां ज्ञानहीनानां "ज्ञानेन हीनाः पशुभिः समानाण इत्यादि लच्च सम्पन्नानां वाग्विसर्गः । तथा च " अविद्यायामन्तरे वर्त्तमानाः स्वयं धीराः परिडतम्मन्यमानाः । जङ्गन्यमाना अपि यन्ति मृढा अन्धेनैव नीयमाना यथाऽन्धा" इत्यादिका । तस्य सर्वकर्मकत्रादिकारकनियन्तृत्वेन स्वा-तन्त्रयाच । "यदामीत्तद्धीनमासीत्, तस्य भासा सर्वमिदं विभाति" इत्यादिश्रुतेः स्वातन्त्र्यस्य पराङ्गत्वासम्भवात् । नहि स्वमुखेनैव श्रुति-भिनिनिद्ते कर्माण तस्य समन्वयो वकुं शक्यः। ऋदष्टश्रुतत्वात्। किन्तु भ्तुतिविषय एव तथात्वं, तथा च स्तुतिविषयस्तु परब्रह्मभूतः श्रीवासुदेव एवं स एवं सर्वशास्त्रान्वयभूमिः । ननु यथा ब्रह्मणः नुितः अयते तथा कर्मणोऽपि। "श्रद्ययं ह वै चातुर्मास्ययाजिनः सुकृतिम"-त्यादिना श्रयमाण्यात तुल्य एव न्याय इति चेन्न । यतः, वद्विपयः

स यः सर्वत्र स्तूयते न तु कापि निन्चते । कर्मण्स्तु स्तुतिनिन्द्योरु-भयोर्विषयत्वदर्शनात्र तत्वयोगः । " यथेह् कर्मचितो लोकः चीयते " इत्यादि निन्दाश्रवणात् ।

यदुक्तं ब्रह्मविद्याया अपि स्तावकत्वेन कर्माङ्गत्वं तत्तुच्छतरं वाधितत्वान् । तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय । तमेव विद्वानमृत इह भवति, ब्रह्मविदाप्नोति परम्, तरित शोकमात्म-वित्, तदा विद्वान्पुण्य गपे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति, तथा विद्वान्नामरूपाद्विमुक्तः, यदा चर्मवदाकाशं वेष्टयिष्यन्ति सानवास्तदा देवमविज्ञाय दुःखेस्यान्तं निगच्छती''त्याद्यन्वयन्यतिरंकभावावधारणो-पनिषद्वाक्यशतेभ्यः "पुरुषार्थोऽतः शब्दोदि"ति बाद्रायणसूत्राच । ननूक्तश्रुतीनां ऋत्वङ्गकर्षेस्वरूपयाथात्म्यप्रतिपादनत्वेन कर्षेसंकार-द्वारेगात्मज्ञानस्य कर्माङ्गत्वमुक्तमेव । फलश्रवग्रस्य त्वर्थवादमात्रत्वात् । तदुक्तं "द्रव्यसंस्कारकर्मसु परार्थत्वात् फलश्रुतिरर्थवादःस्यादि"ति सृत्रेण । अत्र द्रब्ये फलश्रुतिः "यस्य पर्णमयी जुहूर्भवति न स पापं श्लोकं श्रुगोती"त्याद्याः । संस्कारे फलश्रुतिः "यदाङ्के भ्रातृव्यस्य चत्तुरेव वृङ्क्ते"इत्याद्याः । कर्माण् फलश्रुतिः "कर्म वा एतद्यज्ञस्य क्रियते यत्रयाजानुयाजा इज्यन्ते"इत्याद्या इति । यथान्येषु द्रव्यादिषु पर्णमयी द्रव्ययज्ञमानाञ्जनादिसंस्कारप्रयाजादिरूपेषु अपापश्लोकश्रवणादि श्रुतिरर्थवाद इति यावत्।

तथा चात्रानुमानं तत्वज्ञानं कर्माङ्गम् फलशून्यत्वे सित कर्माङ्गाश्रयत्वात् पर्णतादिवदिति । त च कर्मणि आत्मज्ञानस्याप्रयोजकत्वमिति
शङ्क्यम् । आत्मनोदेहादिच्यतिरेकज्ञानमन्तरेण परलोकगामित्वातिश्चयाज्ज्योतिष्टोमादौ प्रवृत्तिरेव न स्यात् । तस्मात्कतुप्रवृत्त्यर्थमौपनिषद्
ज्ञानस्योपकारकत्वात् कर्माङ्गत्वं सिद्धम् । न च कर्जुरात्मनोऽन्यो सुमुजुवेद्यो मुक्तापसृष्यो वेदान्तवाक्यैरुपदिश्यते इति विच्यम् । वेदान्तेष्वेव
ब्रह्मज्ञानस्य कर्मप्राधान्यं सूचयद्भिस्तदुपवृंहितसामानाधिकरण्य
निर्देशे न वेदान्ता एव देहातिरिक्तप्रत्यक् स्वरूपयाथात्म्य वेदनपरा
इत्यवश्याङ्गीकर्ज्ञाव्यात्।

किञ्च "जनको ह वैदेहो बहुद्विर्णन यज्ञेनेजे यद्यमाणो ह वै

भगवन्तोऽहमस्मी"त्यादि श्रुतिभ्यो जनककैकयादीनां परविद्यावतां कर्माचारदर्शनात् । लिङ्गान्यत्र प्रमाणानि । "यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति, तं विद्याकर्मणी समन्वारभेत" इति विद्या-कर्मणोः समुचयश्रवणाच । आचार्य्यकुलाद्वेदमधीत्य यथाविधानं गुरोः कर्मातिशेषेणाभिसमावृत्य कुटुम्बे शुचौ देशे इत्यादि वेदज्ञानवतः कर्मसु विनियोगदर्शनात्। ''कुर्वन्नेवह कर्माणि जिजीविपेच्छतं समाः एवं त्वयि नान्यथोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे। यावजीवमिसिहोत्रं जुहोती"-त्यादि श्रुतेः । त्रात्मवित्सामान्यनिर्देशश्चेति चन्न । यतः कर्मकर्त्तुः प्रत्यगात्मनोऽधिकमनविकानन्तकल्याणगुणं हेयश्तम्बन्धशून्यमति-शयसाम्यरिहतं श्रीवासुदेवं श्रुतया बोधयन्ति । "द्यधिकोपदेशात्तु बादरायणस्यैवं तदर्शनादि"ति सिद्धान्तसूत्रात् । "एप सर्वेश्वर एप भूतपाल एष भूताधिपतिः स कारणं कारणाधिपाधिपः, न चास्य कश्चिज्ञनिता न चाधिपः। एतस्य वाच्चरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्र-मसौ विधृतौ तिष्ठतः । भीषाऽस्माद्वातः पवते भीषोदेति सूर्य्यः भीषाऽ-स्माद्गिश्चेन्द्रश्च मृत्युर्धावति पञ्चमः । यः सर्वज्ञः स सर्ववित्, यस्य ज्ञानमयं तपः, सत्यसङ्कलपण्डत्यादि श्रुतिभ्यः। "ऋहं सर्वस्य प्रभवोमत्तः सर्वं प्रवर्तते । तपाम्यहमहं वर्षं निगृह्णाम्युत्सृजामि च । पिताऽह्मस्य जगतो माता धाता पितामहः। गतिर्भेत्तां प्रमुः सान्ती निवासः शरणां सुहत्। मत्तः परतरं नान्यत्किञ्चिद्स्ति धनञ्जय। मिय सर्वमिदं श्रीतं सूत्रे मिण्गणा इवेत्यादि स्मृतेश्च । एतैर्धम्मैं: सार्वज्याचिन्त्यानन्तस्वा-भाविककल्याण्गुण्रूष्येस्तथाभूतधर्माश्रयस्याखिलावद्यास्पृष्टमाहात्म्यसीम्नः परब्रह्मणः वेदान्तैः प्रतिपाद्यमानत्वात्, नहि तादृशानां धर्माणां प्रत्यगात्मनि कथमपि कदाऽपि सम्भवोऽस्ति, असम्भाव्यत्वात्। तथा भूतोपनिषद्वेद्यपरत्रहाज्ञानस्य कर्मानुपयोगात् प्रकरणाद्यभावाच कर्माङ्ग-क्कल्पियतुमशक्यम् । फलवत्सिश्चायफलं तद्झं श्रयाजादिवदिति न्या-· यात् । परमात्मज्ञानस्य तु स्वप्रकरण्गतेनैव फलेन निराक्ताङ्चत्वान्नान्य-शेषत्वम् । न च तत्त्वमस्यादिना तस्यैव तत्ता विधानादुक्तार्थासिद्धिरिति वाच्यम् । तस्य तदात्मकत्वादिभिस्तदपृथक् सिद्धत्वात् एकत्वोक्तिरवि-हद्धा न स्वरूपत इति प्रागेवोक्तत्वात्। तस्माद् ब्रह्मविद्यायामविद्याक्ले-शासशेषहेयसम्बलितस्य प्रत्यगात्मनो गन्धोऽपि नास्ति । श्रीपुरुषोत्तम-परत्वमेवाखिलवेदान्तशास्त्रस्य । तत्र प्राप्तयैकप्रयोजनञ्चोपनिषज्ज्ञान-

मिति। नाष्युक्तलिङ्गानां तत्र प्रामाएयं तेषामन्यपरत्वेनोक्तार्थसाधकः त्वाभावात् । तथा हि, न तावदृब्रह्मविदां कर्मानुष्ठानस्य विद्यायाः कर्माङ्गरवे लिङ्गत्वमनैकान्तिकत्वात्। 'किमर्था वयमध्येष्यामहे किमर्थं वयं यद्यामहे । एतद्वै पूर्वे विद्वांसोऽग्निहोत्रं न जुह्वाऋक्रिरे,"इत्यादि विपरीतश्रवणात् । नापि "यदेव विद्या करोतीणति श्रुतिस्तत्परेति वक्तुं शक्यते । प्रकृतप्रतिपादितोद्गीथविद्यामःत्रविषयत्वात् । यदेवेत्यत्र यच्छ इट्स्यानिश्चितविशेषस्योद्गीथमुपासीतेति प्रस्तुतोद्गीथविशेषनिष्ठ-ह्वात् । नहि यत्करोति तद्भिद्ययेति सम्बन्धः । नापि तं विद्याकर्मणी इति श्रुतेस्तत्परत्वं विद्वत्सम्भावनाईं विभक्ताधिकारित्वात्। शतवत्। यथा शततमाभ्यां दीयतामित्युक्ते विभज्य दीयते, पञ्चाशदेकसमे । तथा विद्या अन्यस्मै कर्म चान्यस्मै । इत्यर्थः । यद्वा विभक्तफलत्वात् । विद्या स्वफलार्थं समारभ्यते, कमं स्वफलार्थमिति बोध्यम्। यथा चेत्ररत्न-विकयिणं शतद्वयमन्वेतीत्युक्ते चेत्रार्थं शतं रत्नार्थं शतमिति विभागः प्रतीयते । तद्वत्प्रकृतेऽपि बोध्यम् । नाष्याचार्य्यकुलादित्यादिश्रुतिरुक्तार्थ-परा वेदाध्ययनमात्रवतः पुरुषस्य तद्भिषयत्वात् । न परविद्यावतः, अध्ययनशब्दस्याचरराशियहण्मात्र एव पर्यवसानान्। नापि याव-जीवश्रुतिरुक्तार्थे नियामिका तया च विद्यायाः कर्माङ्गत्वं निर्ऐत् शक्यम्। विशेषाभावात्। तस्या ऋज्ञविद्वत्सामान्येन नियतविद्वद्विषय-कत्वाभावात्। ननु सामान्यविषयकत्वेऽपि विदुषोऽपि तदन्तःपातित्वान्नि-यमस्य ताद्वस्थ्यमेवेति चेन्न । ब्रह्मविद्यास्तुतये कर्मणोऽनुज्ञामात्रत्वात्। यावज्ञीवं जीवति विदुषि कर्म कुर्वत्यपि विद्यासामध्यान् कर्मलोपाय न भवतीति विद्यासामर्थ्यद्योतनार्था यावजीवश्रुतिरित्यर्थः । ''यथा पुटकरपलारो आपो न श्लिष्यन्ते एवमेव विदि पापं कर्म न श्लिष्यत " इत्यादि श्रुतेः। "सर्वकर्माएयपि सदा कुर्वाणो मद्रयपाश्रयः। मत्प्रसाः दाद्वाप्नोति शाश्वतं पद्मव्ययम् । इति मां योऽभिजानाति कर्मभिने स बद्धयते । ब्रह्मण्याधाय कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा करोति यः । लिप्यते न म पापेन पद्मपत्रमिवास्भसा"। इत्यादि स्मृतेश्च। अथ कि प्रजया करिष्याम इत्यादिना विदुषां कर्मत्यागस्यापि श्रवणात्। यदि कर्माङ्गत्वं विद्याया अभ्युपगतं स्यात्तर्हि विरोधाद्गाईस्थ्यत्यागविधानानुपपत्तेः। संसारमूलकस्य कर्मणौऽविद्योपमद् कत्वाश्रवणाच न विद्याङ्गं कर्माङ्गं भवति । तस्याः स्वातन्त्रयेगौव मोत्तहेतुत्वात् । "त्वीयन्ते चास्य कर्माणि

तस्मिन्द्रष्टे परावर"इत्यादि श्रुतेः । "ज्ञानाग्निद्रधकर्माणं तमाहुः पण्डितं वुधाः । यथैधांसि समिद्धोग्निर्भस्मसात्कुरुतेऽर्जुन । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि सस्मसात्कुरुते तथे"त्यादिस्मृतेश्च ।

ननु तथाऽपि प्रत्यगात्मानं विना कर्मणि अदृष्टस्वर्गादिफलके यागादिरूपे प्रवृत्तोरेवासम्भवात्, अन्यथा कर्मश्रुतेर्बाधप्रसङ्गश्च । तथाऽपि वैदिकस्यानिष्ट एव, तस्माञ्ज्ञानस्य कर्माङ्गत्वमङ्गीकार्यमिति चेदुच्यते । ज्ञानं द्विविधं देहादिञ्यतिरिक्तप्रत्यगात्मविषयकं प्रत्यग्नह्मात्मविषयकञ्चेति । तत्राद्यस्य कर्माङ्गत्वाभ्युपगमान्नोक्तदोषावकाशः । उत्तरस्योक्तलज्ञणशास्त्रात्कर्मवाधकत्वेन प्रत्यगात्मनो देहाद्यचेतनवर्गवेत्तज्ञ्चरस्य कर्माङ्गत्वेऽपि भगवतः पुरुषोत्तमस्य ततोऽत्यन्दाविलज्ञणत्वात् न कथमपि पराङ्गत्वशङ्कावकाशः । "नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानां बहूनां यो विद्धाति कामान । प्रधानचेत्रज्ञपतिर्गु ग्रेशः संसादबन्धितिमोज्ञहेतुः । अज्ञरात्परतः पर" इत्यादि विवेचकश्चितभाः । "यस्मात्ज्रस्मतीतोऽहमज्ञगद्पि चोत्तमः । अतोऽस्मि लोकं वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम" इत्यादि स्मृतेश्च । "अधिकन्तु भेदनिहे शात्, सर्विपता चे"त्यादिस्त्रप्रेभ्यः । तस्मात्सिद्धं परत्रह्मण्येव सर्वेषां शास्त्राणां समन्वयः । इति समन्वयाधिकरणस्य विमर्शः ।

## अथेदात्यधिकरगास्य विमर्शः।

ईत्तत्यधिकरणन च साङ्ख्याभिमतायाः प्रकृतेर्जगत्कारण्हां निरस्तम् । तथाहि सर्वात्र वेदान्तवाक्येषु सृष्टिप्रकरण ईत्तापूर्विकैव सृष्टिः श्रूयते "तदैत्तत् बहु स्यां प्रजायेय, स ऐत्तत् लोकान्नु सृजा, स इमांल्लोकानसृजत, स ईत्ताञ्चके स प्राणमसृजत'' इत्यादि श्रुतिभ्यः । श्रूतरेत्रेतनस्य सर्वाञ्चस्य सत्यसङ्कल्पस्य परत्रद्वाण् एव जगजनमादि-कारण्द्वं वाच्यम्, नत्वचेतनस्य प्रधानस्य, तिसात्रीत्त्रणस्यानुपपन्नत्वात् । न च शुष्कपङ्कां कृषिमालद्य कृषिष्टे प्रतीत्त्तते, इत्यादि-व्यबहारेषु श्रूचेतनानामिष चेतनवद्यपचारदर्शनादेवमचेतनप्रधानेऽपि चेतनवदीत्त्रणमीपचारिकोऽस्विति वाच्यम् । यतः "ऐतद्ात्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यं स श्रात्मेति सर्वस्य प्रपञ्चस्य सद्ात्मकत्वोक्तिः । तदुद्देशेन सत् स्रात्मत्वोक्तिश्च श्रचेतने प्रधाने न घटते । एवञ्च सर्वस्य प्रपञ्चस्यात्मभूतं

तेजः प्रभृतिशरीरकं सदेव । 'तत्तेज ऐक्ते' त्यादिषु ईक्तित्वेनं विविद्यतिमिति न गौरोक्तरांप्रायः गठशङ्काऽपि । श्रोप च मुमुक्तोः श्वेतकेतोः 'तत्त्वमसी' ति सदात्मकत्वानुसन्धानमुपिद्दियं तस्य तावदेव विशं यावत्र विमोद्देश्य सम्पत्त्ये इति तत्फलतया शरीरपातानन्तरं मोक्त उपदिश्यते । न च प्रधाननिष्ठस्य मोक्त इति साङ्ख्यानामण्यभिमतं तथां मुमुक्तूणां हेयमेव तद्भिमतम् । श्रतो हेयत्वावचनादिप न सत्प्रधानं सर्विद्यानपिति पक्ते स्वाद्ययसङ्कीर्त्तानं न घटते श्राप च सञ्छ्ब्दानिष्येयम् । सद्यानमिति पक्ते स्वाद्ययसङ्कीर्त्तानं न घटते श्राप च सञ्छब्दानिष्येयस्य सर्विद्यानस्तर्वेशक्तित्वसर्वाश्रयत्वनामक्रप्रव्याकरण्यात्वादीनां श्रुतत्वात्तदेव जगत्कारण् तस्मात्सद्धं ब्रह्मणः जगत्कारण्त्वं नत्वचेत्रन्तर्य प्रधानस्येति । सर्वासूपनिषत्सु चेतनैककारण्त्वस्यावगतेः समान-व्याच चेतनब्रह्मै व कारण्म् । इतीक्त्यधिकरणस्य विमर्शः ।

# अथानन्दमयाधिकरगास्य विमर्शः।

तेत्तरीया त्रानन्द्वल्ल्यां "त्रह्मविदाप्नोति" परिमत्युपक्रम्य, कि तद्वस् की हरां तद्वेदनं की हरां तद्वेदने परिमान्याकाङ्चायां "सन्यं ज्ञानमनन्तं त्रह्म, यो वेद निहितं गुहायां परमे न्योमन्। सोऽरन्ते सर्वान्कामान्सह त्रह्मणा विपश्चिता" इति मन्त्रेण त्रह्मणः स्वरूपं त्रह्मपत्रकरं तत्प्राप्यं फलं स्वरूपञ्चोपवर्ण्यं "तस्माद्वा एतस्मादात्मन ज्ञाकाशः सम्भूत" इत्यादिना तस्मादेव त्रह्मण त्राकाशः सम्भूत" इत्यादिना तस्मादेव त्रह्मण त्राकाशादिसंकलं त्रमाद्वा तस्य सुखप्रतिपत्त्यर्थं त्राक्षमयप्राण्मयमनोमय त्रह्मानमयकोशचतुष्ट्यमनुक्रम्यान्नायते " तस्माद्वा एतस्माद्वान व्यादन्योऽन्तरात्माऽऽनन्दमयस्तेनेष पूर्णः" इत्यानन्दमयमुपक्रम्य समन्त्रेव प्रस्तुतजगत्कारण्डुद्धिस्समापिता । तद्नन्तरं तस्माद्वान्त्यमयप्रक्रम्य प्रस्तुतजगत्कारण्डुद्धिस्समापिता । तद्नन्तरं तस्माद्वान्त्यमयप्रव्याच्याज्ञीवादन्यत्वेनोत्कृष्टत्वेनात्तरत्वेन जीवान्तर्यान्वमय प्रदिवाच्याज्ञीवादन्यत्वेनोत्कृष्टत्वेनात्तरत्वेन जीवान्तर्यान्दमय प्रदिवाच परमात्मा वासुदेव एव निरितशयान्दमय व्यामित्वज्ञ विद्यापातमा ज्ञानन्दमयशब्देन निर्दिष्टः स्यान्। त्रात्र जीवान्तर्यामित्वज्ञ विद्यापातमा ज्ञानन्दमयशब्देन निर्दिष्टः स्यान्। त्रात्र जीवान्तर्यामित्वज्ञ विद्यापातमा ज्ञानन्दमयशब्देन निर्दिष्टः स्यान्। त्रात्र जीवान्तर्यामित्वज्ञ विद्यापातमा ज्ञानन्दमयशब्देन निर्दिष्टः स्यान्। त्रात्र जीवान्तर्यामे स्वर्यात्वक एव न तु काल्पनिकस्तथात्वे श्रुतेरत्वावेदकत्वेना-

प्रामाण्यं प्रराज्येत । त्रापि च "यतो वाचो निवर्त्तान्ते त्राप्राप्य मनसा सह । त्रानन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न विभेति कुतश्चनितः निर्तिशयद्शाशि रस्कत्वेनाभ्यस्यमानो महानन्दो जीवेऽल्पसुखभागिनि, त्रासम्भाव्यमानस्वित्रभीश्वरमाश्रयमासाद्य निर्वृणोति । एवम्भूतमहानन्दमय भागानन्दमय ईश्वर एव न प्रत्यगात्मा । जीवस्याप्येवम्भूतानन्दोऽभ्योपत इत्युक्तमिति चेत्सत्यमुक्तं दुरुक्तं तु तत् "युवास्यात्माधु युवाध्यायकः त्राशिष्ठोद्रदिष्ठोवित्रष्टः, तस्ययं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पृणी स्थान, स एको मानुषानन्दः इत्युक्तत्वत्या ते ये शतं प्रजापत्यानन्दान्तसकलप्राणिवर्गानन्दजाताद्धिकतत्त्वा ते ये शतं प्रजापत्यानन्दाः, स एको ब्रह्मण त्रानन्द इति कीर्तितस्य, त्रानन्दमयान्तरस्य पूर्ववाक्येषु तर्पेत्तयाऽतिज्ञद्वानन्दभोक्त्वेन कीर्तिते जीववर्गे संभावनान्हत्वान्।

किञ्च "कोह्य बान्यात् कः प्राएयात्, यदेष आकाशोऽनन्दो न स्यात् । एष हा वानन्दयातीति" जीवानन्दयित्भावव्यपदेशः । "सोऽ-बहुस्यां प्रजायेयेतिं हिरएयगर्भादिजीवासंभावितप्रधानान--पेच्चतन्त्रसृष्टिकामनाव्यपदेशः। "रसोवै सः रसं ह्ये वायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवतीति" जीवास्यादनीयत्वव्यपदेशश्चातएवसङ्गच्छते । ब्रह्मविदाप्रोति परम्" इति त्राह्मण्याक्येन यद्विहितं तदेव मन्त्रोण निश्चितं तदेव परत्रह्म जीवस्वरूपाद्विलक्षणमानन्द्रमयशब्द्वाच्यं जीवपाप्यतया निर्द्धिं ब्रह्म व न जीव इति प्रधानस्येव जीवस्यापि न सिंद्रियानन्द्रवल्ल्यादिकार्यावाक्य-प्रतिपाद्यविमिति । अत्र केचित् । परमार्थतः सर्वज्ञात्प्रसेश्वराद्रन्था द्रष्टा श्रोता वा प्रत्यगात्मा नास्ति "नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा" इत्यादि श्रुते जीगरूकत्वात्। कथं तर्हि 'त्रह्मविदाप्रोति परमिति' श्रुतिनिर्हिष्टः गारमपरमात्मनोः प्राप्यप्राप्तृत्वव्यपदेश उपपद्येत लौकिकत्रष्ट्र्येति म्मः। यथा घटाकाशादुपाधिपरिच्छिन्नात्तदनुपहित आकाशोऽन्यः। विज्ञानात्मपरमात्मनोर्भेदमाश्रित्य मेदशास्त्राणां प्रवृत्तिर्न परमार्थतः, दोत्रज्ञ एव शुद्धस्वरूपो मान्त्रवर्णिक इति वदन्ति तन्न विचारचार । प्रामिभिहिता ये विद्वत्प्राप्यत्वजगजनमादिकत् त्वपारमार्थिक मुख्यं चित्रत्वादिधम्मा बद्धाणोऽसाधारणास्तेषां तदितरस्मिक् नुपपत्तोः। न व नान्यता ऽस्ति दृष्टा इति वाक्यस्य विरोध आपद्येत इति वाच्यम्।

一种是种种的第一。这种,但在种的。几种是一个是可以的时间,如此,

तस्य प्रत्यगात्मिन स्वात्रव्येण द्रष्ट्त्यभोक्तृत्वादीनां निषेधपरकत्वात्। स्रव्यथा न द्रष्टुर्द्द ष्टेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वात्' इत्यादिस्वाभाविक द्रष्टत्वं प्रत्यगात्मनः प्रतिपादयन्त्यः श्रुतयो व्याकुष्येरन् । द्रष्टुर्जीवात्मनः हृष्टेः ज्ञानस्य विपरिलोपो नास्तीति श्रुत्यर्थः । एतेन द्रष्टुर्ज्ञावात्मनः हृष्टेः ज्ञानस्य विपरिलोपो नास्तीति श्रुत्यर्थः । एतेन द्रष्टेद्र्ष्टारं परयेदित्यत्रे-वात्रापि वैयधिकरण्येनार्थ्यय युक्तत्वात् । नामान्यवाक्येभ्योऽभ्यान्वात्वातां बलीयस्त्वस्य सर्ववादिसम्मतत्वात् । तस्माल्लोकिकत्वं भदस्यत्यभिधानं न शास्त्रयुक्तिसिद्धम् । नाभि घटाकाशादिवदुपाधिकृतो भद्रस्यत्यिभधानं न शास्त्रयुक्तिसिद्धम् । नाभि घटाकाशादिवदुपाधिकृतो भद्रस्यत्यिभधानं वक्तं शक्त्यते । "ब्रह्मविद्यापो विद्यान्न विभेति कृतश्चन" इत्यपसंहारे विज्ञानमयादन्योऽन्तर व्याद्मा श्रानन्दमयः, "यं लब्ध्वाऽऽनन्द्री भवति । श्रस्तीति ब्रह्मोति वद्भित् । भीषाऽस्माद्वातः पवते" इत्याद्यभ्यासेन च भेदस्य स्वाभाविकत्व-नर्णयात् ।

उपक्रमोपसंहारादीनामर्शनिर्णायकत्वस्य सर्ववादिसम्मतत्वात् हि प्राप्यप्राप्तभावाभ्यां वेतृवेद्यत्वभावाभ्यां निकृष्टोत्कृष्टत्वाभ्यां व्यव्यलब्धृत्वाभ्यां भयकत्भोतत्वाभ्याञ्चोपक्रमादिभिर्निर्दिष्टो भैदो गात्वस्भजते त्रतो जीवत्रहाणोर्भेदः स्वामाविकः । ये च घटाकाशादि दुर्पाधिकृतं प्रत्यगात्मपरमात्मनोर्भेदं व्यपदिशन्ति, त एवं प्रष्ट्वयाः। बुद्धयुर्पाधिपरिच्छित्र ईश्वर एव जीव शब्दाभिधेयः । स सिकृयो क्रियो वा १ नान्त्यः, गत्याद्यनुषपत्तेः । नापि चाद्यः ईश्वराभिन्नत्वेन सुत्वात् ।सुतरांगत्यनुषयत्तेः तस्मादुभयथाऽप्यनुषपत्तेः।

ननु स्वरूपतो ब्रह्मण आकाशवित्रिष्कियत्वेऽपि उपाधेः परिच्छिवात्मिक्रियत्वं तिकियाश्चेतनेऽध्यारोप्य घटगतीस्तदविद्धिन्नाकाशोऽस्य घटाकाशश्चलतीति वत् देवदत्तश्चलतीति व्यावहारिकगत्याद्यु पविति चेन्न । तथात्वे चर्णे चर्णे गमनादिकियासु बन्धमोत्ती
ताम्। पूर्वदेशो वियोगेनोत्तरदेशनिष्ठस्य शुद्धस्य सर्वस्येश्वरांशस्या
मादनादिकमोदिविकारहीनस्योपाधिना बन्धः । पादिविचेपयुक्तस्य
नादिकमोदिबद्धस्य ज्ञानादिसाधनहीनस्यैवाकस्मान्मोत्तः स्यादिति।
नन्दमयाधिकरणमन्यथा व्याचत्ताणाः केचित्स्वबुद्धयोत्प्रेतितपरिनात्व क्रिश्यन्ति । नानन्दमयस्य ब्रह्मत्वं, कुतः ? स्व वा एष परुषोऽ-

त्रसमयः, तस्माद्वा एतस्मादन्नमयादन्योऽन्तरात्मा प्राण्मयः" इत्या दिना विज्ञानमयपर्य्यन्तविकारार्थमयट्प्रवाहपतितत्वात् । ज्ञन्य-थाऽस्मादेकस्यैव प्रवाहान्यार्थकलपनेऽर्द्धजरतीयन्यायापत्तेस्तस्मा-दानन्दमय इत्यत्रापि विकारार्थकमयट् प्रत्ययः । किञ्च "प्रियमेव शिरः मोदो दिन्तगः पन्नः प्रमोद उत्तरः पन्नः । ज्ञानन्द ज्ञात्मा ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठाः इति प्रियशिरस्त्वाद्यवययोगाद्विकृत एवानन्द्मयपदार्थः ।

किञ्च प्रातिपदिकमात्रस्यैवानन्दस्याभ्यासान्नानन्दमयस्यातोनान रदमयं ब्रह्मोति । किन्न मयट् प्राचुर्येऽ ि दुः खालूपस्य तत्र प्रतीति-र्दु वारा, प्राचुर्यस्य लोके प्रतियोग्यल्पसापेचत्वात । तथा सित आनन्द प्रचुरोऽल्पदुःख इत्युभयात्मकत्रानन्दमयपदार्थोऽभ्युपगतः स्यात्। इंट्युश्च त्रेत्रज्ञ एवेति। किं प्रकृतं ब्रह्मानन्द्मयवाक्ये पुच्छवाक्ये चोच्यते । किन्त्वेकत्र । नाद्यः, तथा सति तदेव ब्रह्मानन्द्मयत्र्यात्माऽ-वयवी तदेव च ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठाऽबयव इत्यसामञ्जस्यं स्यात् । यदि द्वितीयोऽन्यनरपरिग्रहरूपकलपस्तत्र तु युक्तं ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेत्यज्ञैव ब्रह्मनिद्श आश्रयितुं ब्रह्मशब्दसंयोगात्। नानन्द्मये ब्रह्मशब्दसंयोगा भावादिति। किंच "ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा" इत्य नन्तरमुक्तम् "श्रमन्नेव स भवति असद्बह्य ति वेद चेत्। अस्ति ब्रह्म ति चेद्वेद । सन्तुमेनं ततो विदुरिति"। अस्मिश्च अहोकेऽननुकृष्यानन्द्रसयं ब्रह्मण एव भावाभाव-वेदनयोगु रणदोषाभिधानाद्गस्यते । ''त्रहा पुच्छं प्रतिष्ठा" इत्यत्र ब्रह्मण एव स्वभ्धानत्व मिति न चानन्द् अयस्यात्मनो भावाभावशङ्का युक्ता । प्रियमोदादिविशेषस्यानन्द्मयस्य सर्वलोकसिद्धत्वात । कथं पुनः स्वप्रधानं सद्ब्रह्मानन्दमयस्य पुच्छत्वेन निर्द्धिरयते । नैष दोषः पुच्छवत्पुच्छं प्रतिष्ठा परायणमेकनीडं लौकिकानन्द्जातस्य ब्रह्मानन्द इत्येतद्नेन विवद्यते नावयवत्वम् । "एतस्यानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति" इति श्रत्यन्तरात् । अपि चानन्दमये ब्रह्मएयवगम्य-माने सित सिवशेषं ब्रह्म त्यङ्गीकृतं स्यात् । इह तु वाक्यशेषे "यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मानसा सहण इत्यादिना निर्विशेषस्य अवस्थात । श्रतो 'ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा' वाक्यपठितब्रह्म प्रतिपत्ताव्यम्। त्रानन्द-मयश्च विकृत एवेत्यादियुक्तयाभासैरिधकरणस्त्राण्यन्यथीव योजयन्ति इति पूर्वापत्तः । कार्या कार्य

#### ( अत्र सिद्धान्तः )।

त्रात्रोच्यते, स्वमतिपरिकल्पितोऽयं पत्तस्तथाहि । एकप्रवाह-पतितत्वादेकरूपेगा भवितव्यमिति नियममङ्गीकृत्य विकारार्थकमयट्-श्रवाहे पतितत्वादानन्द्मयघटकीभूतमयटोऽपि विकारार्थक इति प्रागभि-हितं तन्न प्रमाणसरिणमधिरोदुमहिति। यतः यद्यत्रविकारार्थकमयटः प्रवाहरस्यात्तदा तदन्तः पातित्वात् त्रानन्द्मय इत्यत्रापि मयद्प्रत्ययस्य विकारार्थत्वं कल्पयितं शक्यते । तदेवात्र नास्ति, तथा हि । अन्नमये मयटो विकारार्थत्वेऽपि न प्राणमयादिषु विकारार्थता पञ्चवृत्तेः प्राणस्यै-कत्वेन प्रकृतिविकारासम्भवात् ततः स्वार्थे मयट् । यद्वा प्राणोऽपानोव्यान उदानः समान इति प्राणवृत्तोः प्राचुर्यात् प्राणमय इत्यत्रापि प्राचुर्या-र्थकमयद् प्रत्ययः। यदि विज्ञानभयपद्वाच्यस्य प्रत्यगात्मनोविकारित्वं स्या दा तस्य स्वरूपहानिः स्यात्। "न जायते म्रियते, अजो नित्यः, नित्यो नित्यानाम् , अजोह्येक" इत्यादि वेदान्तवचनानां बाधः प्रसज्येत । अतोविज्ञानमय इत्यत्रापि प्राचुर्यार्थकमयट् प्रत्ययो नतु विकारार्थकः। न च कथं जीवात्मनो विज्ञानशचुरत्वं संसारित्वादिति वाच्यम् । त द्वेज्ञानधर्मस्य बद्धावस्थायां सङ्कृचितत्वेऽपि "निह् विज्ञातुर्विज्ञातेर्वि-परिलोषो विद्यतेऽविनाशित्वादि"त्यादि शास्त्रेण स्वाभावाकित्वविवत्त्या संसारिगोऽपि जीवस्य विज्ञानप्रचुरत्वसम्भवात्। मनोमय इत्यत्रापि मनोबुद्धबहङ्कारचित्ताख्यान्तःकरणवृत्तीनां प्राचुर्व्यात् प्राचुर्यार्थक-मयट्। तस्माद्विकारार्थप्रवाह एव नास्ति, कुतस्तत्पातशङ्का ? कुतस्त-रामद्भेजरतीयन्यायापातप्रसङ्ख ?

प्रत्युत प्राचुर्यार्थकविज्ञानमयपद्मित्रधानात्मुतरां प्राचुर्यार्थान्यमाः । पौनः पुन्येन पठितस्य सिन्निहितशब्दस्यैकत्राभ्यस्यमानस्यैकार्थ-परत्वमिति निः मएव तावन्न सम्भवति । "पौर्णमास्यां पौर्णमास्यां यजेत" इत्यत्र पाठस्य साम्यसिन्निधानत्वयोः सतोगि सप्तम्यन्तस्य कालवाचित्वेन तृतीयान्तस्य कालयुक्तकम्मेवाचित्वेन च भिन्नार्थस्य पूर्वकाएडे निर्णयस्य दिशातत्वात् भगवता जैमिनिना, तस्मात् मयटो-विकारार्थप्रवाहरूपाय हेतोः स्वरूपासिद्धत्वम् । "ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा" इत्यत्र ब्रह्मणः पुच्छमिति षष्ठयाऽवयवावयवीभावसम्बन्धस्य प्रतिपत्तेः सम्बन्धस्य द्विनिष्ठतयाः प्रतिष्ठातद्वान च व्यतिरेकावगमादिकतादान

नन्दमयादन्यद्ब्रह्मोति यदाशङ्कितं तद्पि न सम्यक् यतः "अन्नमयं पुरुषविधः" इति वाक्यस्मरणार्थं पुरुषविधत्वेन रूपितं स्वस्माद्नतिरिक्तैः स्वावयवैः पुच्छप्रतिष्ठात्वरूपण् इर्शनादस्मिनप्रकरणेऽत्रापि पुच्छप्रतिष्ठा-त्वेन रूपितञ्च ब्रह्म । त्रानन्द्मयाद्नतिरिक्तः षष्टीनिर्द्शः समुद्राय-तदेकदेशनिबन्धनतयोपपन्नस्तथा च प्रियमोदप्रमोदशब्दवाच्यशिरः पन्न-तारूपितानामिष्टवस्तुद्रशंनजन्यक्वव्यवयोपभोगजन्यसुखविशोषरूपाणांभग वृद्धिभूतितत्त्रणतद्शानामवयवत्योक्तिः सूपपन्ना । सर्वस्यापि प्राणि-सुखजातस्य तदानन्दांशना "एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतीनि मात्रामुप-जीवन्ति" इत्यादि श्रुतेः । प्रत्यगात्मन त्रानन्दहेतुभूतं ब्रह्मण त्रानन्दं परार्थमित्यानन्द्मयस्य ब्रह्मण् अंशित्वं प्रत्यगात्मनामानन्द्स्यांशत्वं तत्रावयवत्वविधानं न विरोधमावहतीति । यदुक्तमानन्द्मयस्यैव ब्रह्मत्वे तस्यावयविभावापत्तावसासञ्जस्यं स्यादिति तद्पि न युक्तम्। अवयवि-नोरेकार्थत्वस्येष्टत्वात् । भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानां शब्दानामेकस्मिन्नर्थे वृत्तिः सामानाधिकरएयमतएव रक्तः पटो भवतीत्यत्रैकार्थता, तथा प्रकृतेऽपि पुच्छशिरः प्रभृत्यवयत्रावयविब्रह्मणोरेकार्थत्व सम्भवति । न च पुच्छ-ब्रह्मणोर्भेदांभावेन तस्यैवात्मत्वेन पुच्छत्वेन निरूपणं कथमिति वाच्यम्। एकस्यैव ब्रह्मणःपुच्छत्वविशेषेण पुच्छत्वम् । त्रानन्दत्वेन रूपेणातमः त्विमित्युपपत्तेः । त्रंशांशिनोर्विभूतिविभूतिमतोश्वाभेत्स्याविरुद्धत्वात्। यशोक्तं ब्रह्मपुच्छमित्या नन्दमयः इत्यनयोर्वाक्ययोर्वे ह्यशब्दसंयोगासंयो-गाभ्यामिप नानन्द्मयवाच्यं ब्रह्म ति तद्पि तुच्छं, यथाऽऽनन्द्मयवाक्ये ब्रह्मशब्दासंयोगस्तथा 'ब्रह्मपुच्छमि'ति वाक्ये आनन्दशब्दासंयोगस्य तुल्यत्वात् । 'ब्रह्म पुच्छमि'त्यत्र ब्रह्मशब्दस्य संयोगः, आनन्दमय इत्यत्रासंयोग इत्येकः पत्तः। त्रानन्दमयवाक्ये ब्रह्मपदस्य संयोगी न श्रूयते, तथा 'ब्रह्मपुच्छमि'त्यत्रापीत्यपरः पत्तः। अनयोर्मध्ये यस्मिन्पत्ते स्त्रकाराभिमतता स एव पद्मोवलीयान, स एव पद्मोविद्वद्भिर्माननीयोऽ न्यथा तद्विरोधः प्रसच्येत । तथा च सुत्रितत्वेनाभ्यस्तत्वेन चानन्दपद-स्यैव सुत्रकृद्भिमतत्वाद्वलीयस्त्वं तद्विरोधश्च तव पत्ते एव महद्दीषमाव-हति। यदि ब्रह्माभ्यास एव सूत्रकृद्भिप्रेतः स्यात्तर्हि ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठाऽ भ्यासादिति सूत्रितं स्यान्नतु तथा दृश्यते । किन्त्वानन्द्मयं प्रतिज्ञायाः भ्यासञ्च हेतुतयोक्तस्यात्वे च प्रतिज्ञाहेत्वोः सूत्रितयोहीनिरसूत्रितस्य

च कल्पना स्यात् । इति तर्कवलेनापि स्वपत्तस्य सामञ्जस्यं परपत्तस्यासामञ्जस्यम्

किञ्च भृगुवल्ल्यामि प्राणाद्युपासने उत्तरोत्तरजिज्ञासायास्तद्व-स्थत्वादानन्दस्य ज्ञानानन्तरमुपदेशसभाप्तेश्चानन्दस्य बिल्वष्टत्वम् । कथं तहानिनद्रकपस्य ब्रह्मण अ।नन्द्रमयत्वम्। आनन्द्रयानन्द्रप्रचुरत्वाभा-वान इति चेदानन्द्रस्वरूपस्येव ब्रह्मणः प्रियमोद्प्रमोदशब्दवाच्यशिरः प तादिधर्म्भभूतानन्दमयत्वस्याप्युपपत्ताः । त्रानन्दमये त्रात्मशब्दस्य व्याख्यानसमाप्तिः, तह्यांत्मशब्देन निर्देष्टव्यं तथा न कृतमपित्त ब्रह्म-शब्देन निर्दिष्टम् । तस्मादानन्दमयस्य न प्राधान्यम् । श्रतः पुच्छ ब्रह्मिव प्रधानप्रतिपाद्यम् । असन्नेव स भवतीति श्लोकेऽननुकृष्यान्द्मयं ब्रह्मण एव सावाभाववद्नयोगु णदोषाभिघानादि प्रागभिहितं तद्षि न रमणीयम् । गुणिमात्रनिद्धेशेऽपि गुणप्रतीतिसुकरा सर्वज्ञस्यानन्दगुण-वत एव प्रस्तुतत्वान् । ब्रह्मात्मानन्द्मयशब्दानामेकार्थे निश्चिते, त्रानन्द्-मयशब्दनिद्धिन तद्गुणानामानन्दादीनां बोधो न दुघटः। ऋषि च प्रकरणस्थपूर्वे स्रोकानां पुच्छमात्रप्रतिपादनपरत्वाभावाद्यमि स्रोकोन पुच्छप्रतिपादनपरः। "विज्ञानमानन्दं ब्रह्म। त्रानन्दं ब्रह्मण इत्यादिः वचनैन हारा त्रानन्दरूपस्योक्तत्वात् । त्रानन्दस्य च प्रसिद्धत्वान तस्य सद्भावासद्भावज्ञानशङ्कायुक्तति चोदिते तस्यानन्द्रूपस्य ब्रह्मणोऽविदि-तत्वापरिच्छित्रानन्दत्वादेव हि त्वयोपपादनीयम् । तद्वदत्रापि । त्रानन्द-गयस्य ब्रह्मत्वे प्रियमोद्प्रमोद्शब्दवाच्यशिरःपत्तत्वधर्मेण रूपित्रया-परिच्छित्रानन्दस्य सद्भावासद्भावज्ञानशङ्का युक्तैवेति।

यद्प्युक्तमानन्दमयस्य ब्रह्मत्वे प्रियाद्यस्यत्वेन सिवरोषं ब्रह्माअयुपगन्तव्यं निर्विरोषन्तु वाक्यशेषे श्रूयते। इति, तदतितुच्छम्। यतः,
सपानन्दस्य मीमांसेति गुणभूतानन्दस्योक्तरोक्तरवाक्येराधिक्यं निर्धार्थ
''आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्'' इति गुणगुणिनोः पृथक्पाठ एव कर्रुठरवेणः
ब्रह्मणः सिवरोषत्वं ज्ञापयति। न च 'यतोवाचोनिवर्त्तन्तं' इति वाक्यः
रोषेण ब्रह्मणोनिर्विरोपत्वं वक्तुं शक्यम्। तस्य वाक्यस्य ब्रह्मानन्दस्याः
न्येपामानन्द्वतपरिच्छेदवारणप्रत्वात। अन्यथा तत्रैवोक्तरार्द्धे ''आनन्दं
ब्रह्मणोविद्वात्र विभेति कथञ्चन" इति भेदनिर्देशो वदनिक्रयाविषयत्वः
निर्देशस्य विरुद्धयेत । निर्हे युष्मत्पचे धर्माधिस्मिमावेन निर्देशः

सङ्गच्छते । वेदनविषयत्वन्तु सुतरामनवगमः । यश्चोक्तमानन्द्शचुरत्वे दुःखाल्पत्वमपि गम्यते । तद्पि तुच्छतरम् । यत्र प्रचुरानन्दता तत्रैव प्रतियोगिनः दुःखगताल्पत्वस्यापेचेति नियमाभावात् व्यधिकरणचन्द्र- यृत्त्यलपप्रकाशापेच्याऽपि सूर्य्यप्रकाशस्य प्राचुर्य्यमिति प्रागेवाभिहित- त्वात् । इतरथा एकस्मिन्नेव धर्मिणि दुःखाल्पत्वप्रचुरानन्दत्वदोरम्यु- पगम्यमाने तमः प्रकाशयोरिव विरोध आपद्येत ।

प्रतिशरीरंप्रिय शिरः पद्मादीनां भेदोदानन्दमयोभिद्यते न तु ब्रह्मा ति यदाशिक्कतं तदिष न । त्रानन्दमयस्य ब्रह्मणः स्ट्रस्मादनितिर्त्तः प्रियादिभिरानन्त्यस्य प्रदर्शितत्वात । यद्योतः नानन्दमयाभ्यासः श्रूयते, प्रातिपदिकमात्रस्यैवानन्दस्याभ्यासादिति तद्प्यसाधु "वसन्ते वसन्ते व्योतिषा यजेत" इत्यत्र यथा ज्योतिश्राव्दस्य ज्योतिष्टीमयरत्वं पूर्वकाएडं निर्णीतम् । तद्वदिहापि प्रातिपदिकस्यानन्दपदस्यानन्दमयपरत्वं युक्तमेव । गुणिनं विना गुणस्य स्थित्यनुपल्ब्धेः । किञ्ज मयटो विकारार्थत्वं कोवाऽऽनन्दमय इति विवेचनीयम् , चेतनोऽचेतनो वा । नाद्यः, तस्य निर्विकारत्वादेकरसत्वाच । नान्त्यः, जडत्वादितस्था घटादीनोमप्यानन्दाश्रयत्वापत्तेस्तेषामपि जडत्वसाम्यात् । तस्मात्प्राचुर्थ्याथ एव मयट् स्थानन्दमयश्च परमात्मा परब्रह्मपुरुषोत्तमः श्रीकृष्टण एवेति सिद्धम् । स्थानन्दमयश्च परमात्मा परव्रह्मपुरुषोत्तमः श्रीकृष्टण एवेति सिद्धम् । स्राति च यत स्थानन्दमयोव्यक्षेत्र व, स्थापकमे जीवोपारयत्वनिर्देशः ''योवेद निहितं गुहायामि''ति ।

जीवासम्भावितविविधदृष्ट्रत्वरूपसार्वज्ञयनिर्देशः। "सह ब्रह्मणा विपश्चिते"ति वाक्यशेषं च। कोद्ये वान्यात् कः प्राण्यात्। यदेष श्वाकाश श्चानन्दो न स्यात्। एष द्ये वानन्दयाती"ति प्रचुरानन्दमयस्य परमात्मनः जीवानन्द्यित्त्वं व्यपदिश्यते। श्चत श्चानन्द्यित्वव्याजीबान्दानन्द्यिता श्चन्य एव। "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे"ति मन्त्रात्। "तस्माद्धा एतस्मादन्योऽन्तरात्मा श्चानन्दमय" इति ब्राह्मणाज्ञानन्दमयः परमात्मेति निश्चीयते। "सोऽकामयत यहु स्यां प्रजायये"ति हिरण्यग्मार्भिति निश्चीयते। "स्यो वायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवतीति जीवास्वादनीयत्वव्यप्रदेशस्य । परमात्मनि पुरुषोत्तमे प्रत्यगात्मनः सम्बन्धस्य शासनाज्ञान्तद्यम्योत्रह्मे । एतैरप्युपक्रमोपसंहारगतहेतुभिरानन्दमयो न जीवः

किन्तु ब्रह्मे व । प्रधानस्येव जीवस्थापि न सिद्धयानन्दवल्लयादिकारण् वाक्यप्रतिपाद्यत्विभिति सिद्धम् । इत्यानन्दमयाधिकरण्स्य तत्त्वतो विमर्शः ॥ त्रानन्दमयोऽभ्यासात् । १३ । विकारशब्दान्नेति चेन्न प्रान्चुर्व्यात् । १४ । तद्धेतुव्यपदेशाच । १४ । मान्त्रवर्णिकमेव गीयते ।१६ । नेतरोऽनुपपत्तोः । १७ । भेदव्यपदेशाच । १८ । कामाच नानुमानापेचा । १६ । त्रास्मिन्नस्य च तद्योगं शास्ति । २० । इत्यानन्दमयाधिकरण्स्थानि सूत्राणि ।

अन्तराधिकरणेषु-"अथ य एषोSन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते हिरएयरमश्रुहिरएयकेश आप्रणखात्सर्व एव सुवर्णः तस्य यथा कप्यासं पुण्डरीकर्मेवािच्छणी तस्योदिति नाम स एष सर्वेभ्यः पाष्मभ्य उद्तिः। उद्ति ह वै स सर्वेभ्यः पाष्मभ्यो य एवं वेद तस्य ऋक् च साम च गेष्ट्णावित्यादिना त्रादित्याद्णोरन्तः श्रूयमाण उपास्यः पुरुषोऽ-भिह्तिः । स चाकम्मीनिमत्तातिरमणीयदिन्यमङ्गलविष्रहवत्वेन जीवे कचिद्प्यसम्भावितेन अयं मण्डले श्रूयमाणः पुरुषो जीवाद्न्यः पुण्डरीकात्त्वि लिङ्गेन भगवान्पुरुषोत्तम एव । तत्रैवापहतपाष्मत्वस्वोपा-सकसर्वपापमोचयितृत्व सत्यसङ्कल्पत्वसर्वाधारत्वसर्वात्मकत्वादिरूपस्वा-भाविकधम्माणामुपपद्यमानत्वात् । नन्वेवस्भूतो विष्रहः कथमकर्म-निमित्त इत्यभ्युपगन्तव्यं शरीराणां कर्मजन्यत्वनियमस्य लोके दृष्टत्वात् इति चेदुच्यते । इहैव पापाभावत्वेनं कस्य पुण्यपापोभयारव्यं शरीरं ताबद्वकुभशक्यं, पुरुयमात्रारब्धमुच्यते चेद्पि लोकदृष्टस्य पुरुयपापोभ-यारब्धत्वनियमस्य "न ह वै स शरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति, अशरीरं वावसन्तं न प्रियाप्रिये स्पृशतः इति श्रुत्युपवृंहितस्योल्लङ्घन मनिवार्यम्। 'न भूतसङ्घसंस्थानो देहोऽस्य परमात्मनः। न तस्य प्रा-कृता मृर्त्तिः, जगतामुपकाराय न सा कम्मीनिमित्तिजे" त्युपवृंह्णानु-सारेण भगवतो दिब्यमङ्गलविमहोऽप्राकृतोऽकम्मनिमित्त इत्येवं =यायविद्धिरभ्युपगन्तुं युक्तं लोकदृष्टनियमादुक्तन्नाह्मणस्य बलवत्वात्। ''अचिन्त्याः खलु ये भावा न हांस्तर्केण योजयेत् । प्रकृतिभ्यः परं यत्तत्त्व्चिन्त्यस्य लक्ष्णमिति" स्मृतेर्जागरूकत्वाच । 'य आदित्ये तिष्ठन्नित्याद्यन्तर्य्यामित्राह्मर्गे भेद्व्यपदेशाच नाद्त्यमण्डलान्तर्गतः पुरुषो जीवः किन्तु तद्तिरिक्तं ब्रह्मोत्यभ्युपगन्तस्यमित्युपवर्णितम् । इत्यन्तराधिकरणस्य निष्कर्षः।

ऋस्य लोकस्य का गतिरिति पृष्टं दालभ्यं प्रति 'आकाश इति होवाचेति जैवालेरुत्तरमुपक्रम्य श्रूयते—''सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्या-काशादेव समुत्पद्यन्ते आकाशं प्रत्यस्तं यन्ति आकाशोद्यो वैभ्यो ज्या-यानाकाशपरायणमित्यत्र" सर्वभूतोत्पत्तिस्थितिलयकारणत्वक्चे तनानां पर्मभाष्यत्वरूपं परायणत्वं सर्वतो ज्यायस्त्वादिकञ्च ब्रह्मिलङ्गतयोपन्यस्तं, तानि लिङ्गानि भूताकाशे नोपपद्यन्ते । अतोऽत्रयमाकाशो भूताकाशा-दन्यः परमात्मैवेत्याकाशाधिकरणे निर्णीतम् ।

# त्राकाशस्तर्छिगात् १।१।२३॥

छान्दोग्ये कस्यचिद्राज्ञः कतौ समागतस्य उपस्तेः प्रस्तात्रभक्ति देवताप्रश्ने तामजानेन प्रस्तोत्रा 'कतमा सा देवते' ति पृष्टस्य उपस्तेः प्राण् इति होवाचेति' उत्तरमुपक्रम्य श्रूयते—"सर्वाणि ह वा भूतानि प्राण्मे-वाभिसम्विशन्ती" ति, अत्र सर्वभूतोत्पत्तिकारणत्वं परमात्मव्यति-रिक्ते प्राण्वायावसम्भवात् प्राणोऽपि परमात्मैवेति प्राणाधिकरण् उपन्यस्तम्।

#### अतएव प्राणा. ।२४। इति प्राणाधिक । ह।

छन्दोगास्समामनित— " अथ यदतः परोदिवोज्योतिर्द्यिते विश्वतः पृष्ठेषु सर्वतः पृष्ठेषु न्तामेषूत्तमेषु लोकेष्ठिवदं वाव तिद्दमस्मिन्नन्तः पुरुषे ज्योतिरिणति । ज्योतिरिह प्रसिद्धज्योतिरितिरिक्तं ब्रह्मे व पूर्वत्र "पादोऽस्य सर्वा भूतानि त्रिपाद्स्यामृतं दिवीणति सर्वभूतपाद्द्वाभिधानात् । तस्य प्रसिद्धज्योतिष्वसम्भवात् । पूर्वत्र यस्य सर्वभूत पाद्द्वमभिहितं तदेवेह ज्योतिश्राब्देन परामृश्यते, द्युसम्बन्धप्रत्यभिक्तावगमात् । जाठरैक्योपदेशस्तु फलाय तदात्मकत्वानुसन्धानार्थः । ननु पूर्वत्र "गायत्री वा इदं सर्वभिण्त्युपक्रम्य 'सैषा चतुष्पदेति' तस्याअतुष्पाद्द्वाभिधानात् गायत्रीच्छन्दोऽभिधानपरोऽयं मन्त्रः । अतो नैतद्गतेन [सर्वभूतपादत्वाभिधानेन तथाभूतपरमात्मसिद्धिरिति मैवम् ।
न गायत्रीशब्देन छन्दोमात्रमिहाभिधीयते, छन्दसस्सर्वभूतपादत्वासम्भवात् । अपि तु ब्रह्मणि गायत्रीसादृश्यानुसन्धानमिह फलायोपदिश्यते ।
अस्ति "पादोऽस्य सर्वभूतानीणते चतुष्पद्त्वेनाम्नातस्य ब्रह्मण्अतुष्पद्यागायत्रया सादृश्यम् । अस्ति चतुष्पद्विण गायत्री । दिवि दिव इति

निर्देशभेदेऽपि अर्थाविरोधात । 'वृत्ताप्रे स्थित रयेने, वृत्तात्परतः रयेन' इत्यत्रापि व्यपदेशदर्शनात् । 'एतावानस्य महिमे'ति मन्त्रप्रत्यभिज्ञापित पुरुषसूक्तप्रतिपाद्यम् । 'आदित्यवर्णं तमसस्तु पारमि'ति निरतिशयदी सियुक्तदिव्यमङ्गलविष्ठहवत्वेन तत्र प्रतिपन्नं यत्परमपुरुषाख्यं परम्ब्रह्म तदेवात्र निरतिशयदीप्तियुक्तं ज्योतिरिति निर्दिश्यते । ज्योतिश्वरणाभिधानात् । २४। छन्दोऽभिघानान्नेति चेन्न तथा चेतोऽपेणनिगमात् तथाहि दर्शनम् । २६। भूतादिपोद्वयपदेशोपपत्तोश्चैतम् । २७। उपदेश भेदान्नेति चोन्नोभयस्मिन्नप्यविरोधात् । २८। इति ज्योतिरिधकरण्णः ॥ १०॥

कौषीतकीनामुपनिषदि—'प्रतद्नोह वै दैवोदासिरिन्द्रस्य प्रियं श्वामोप जगामे "त्युपक्रम्य 'वरं वृणी व्वे' त्युक्तवति इन्द्रे "मनुष्याय हिततमं बरं त्वमेव जानासि । त्र्यतस्तादृशं वरं त्वमेव विचिन्त्यमहा देही "ति प्रार्थितस्येन्द्रस्य बचनं श्रूयते-"स होवाच प्रणोऽस्मि प्रज्ञात्मा तं-मामायुरमृतमुपास्वेति" वाक्ये निर्द्दिष्टाः प्रज्ञात्मत्वानन्दत्वाजरत्वामृत-ह्वाद्यो ब्रह्मणोऽसाधारणधर्माः प्रसिद्धेन्द्रे कथमपि नोपपद्यन्ते । अपि तु तस्मादर्थान्तरभूते परब्रह्मण्येव अत इन्द्रप्राणनिर्द्दिष्टः परमात्मैव अवितुभईति । ननूपक्रमें 'मामेव विजानीहीति' इन्द्रसावधारणस्वा-हमानमेवीपास्यमुपदिदेश, तदुपपत्त्यर्थं 'त्वाष्ट्रमहनमिति' महामहिमव-ट्वेन स्वात्मानं तुष्टाव । तस्मादुपक्रमे जीवविशेष एवोपास्य इति निर्णाय स्रति तद्नुसारणैवीपसंहारिकमानन्दाजमृतत्वश्रवणं सावकतया नेतन्य-मिति चोन्मैवम् । यतः सकतजीवासम्भाविताध्यात्मसम्बन्धभूयस्तव-अस्मिन्प्रकरणे दृश्यते । तथाहि हिततमत्वसाध्वकम्भकारयितृत्व-भूतमात्राप्राज्ञामात्राशब्दोदितचेतनाचेतनात्मककृत्स्नवस्त्वाधारत्वाद्य<u>ः</u> वरमात्मासाधारणधम्माः बहवः सन्ति, ते सर्वेपि धम्माः प्रसिद्धेन्द्रे तीपपद्यन्तेऽतः परमात्मैवेन्द्रप्राण्शब्द्वाच्यः। कथन्तर्हीन्द्रेण् भामु-वास्वे' त्युपदिष्टम् ? ''ऐतदात्मिमदं सर्वमि''त्यादिशास्त्रदृष्ट्या परब्रह्मणः सर्वोन्तर्च्यामित्वं सर्वोत्मत्वं निश्चित्य तस्यान्तर्च्यामिगामुपास्यत्वाभिष्रा-ज्ञा तथोपदिष्टम् । यथाऽहमादिपदानां तत्तच्छरीरावच्छिन्नपरमात्म-पर्यन्तत्वं जानता वामदेवेन स्वान्तर्यामिएः स्वात्म्याभिष्रायेणाहं मनुसूर्यादिसर्वात्मभाव उपदिष्टः। तथाहि श्रूयते—"तद्भैतत्पश्यन्तृषि-र्बामदेवः प्रतिपेदे-- ऋहं मनरभवं सूर्य्यश्चोणति ।

ननु "न वाचं विजिज्ञासीन वक्तारं विद्यात् " " त्रिशीर्षागं त्वाष्ट्रमहनं यावचस्मिंश्छरीरे प्राणो वसति तावदायुरि "त्यादिजीव-मुख्यतिङ्गानामत्रसत्वात्कथमिहाध्यात्मसम्बन्धभूयस्त्वामिति चेदुच्यते:-परमात्मन एव त्रिविधोपासनं विवित्तं, तत्रानन्दो ऽजरोऽसृत इति स्वरूपेणोपासनम् । जीवलिङ्गवाक्ये जीवान्तर्य्यामितयोपासनं मुख्य-प्राण्तिङ्गः प्राणात्मकचिदन्तर्यामितयोपासनम् । अन्यत्रापि त्रिविधो-पासनं दृश्यते, यथाऽऽनन्द्वल्ल्यां 'सत्यं-ज्ञानमनन्तम्ब्रह्में 'ति स्वरू-पेणोपासनं भोकृभोग्यलचणचेतनाचेतनान्तरात्मतयोपासनञ्ज । तथा हि श्रूयते-"तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत् तदनुप्रविश्य सञ्च त्यचाभवत् । निरुक्तञ्चानिरुक्तञ्चानिलयनञ्चनिलयनञ्च विज्ञानञ्चाविज्ञानञ्चोति । तस्मारिहेन्द्रप्राणशद्भनिर्दिष्टः परमात्मेति । प्राणस्तथाऽनुगमात् । २६ । न वक्तुरात्मोपदेशादिति चेदध्यात्मसम्बन्धभूमा ह्यस्मिन् । ३० । शास्त्र-रृष्या तूपदेशोवामदेववत् । ३१। जीवमुख्यप्राणि ज्ञान्नेति चेन्नोपा-सात्रैविध्याश्रितत्वादिह तद्योगात् । ३२ । इतीन्द्रप्राणाधिकरणस्थानि सूत्राणि द्रष्टव्यनि।

### इतीद्राप्राणिधिकरणम् ॥ ११ ॥

श्रात्मपरमात्मतत्वादर्शे प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादस्यविमर्शः ॥ अन्दोगास्ममामनन्ति " सर्व्यक्किल्वद्मन्नद्धा तज्जलानिति शान्त उपासीत श्राय खलु क्रतुमयः पुरुषो यथाक्रतुरस्मिल्लोकं पुरुषोभवति तथेतः प्रत्यण्य स्वति स क्रतुङ्कुर्व्वात मनोमयः प्राण्णशरीरोभारूपः सत्यसङ्कल्प इत्या-दिश्रुत्युक्तं सर्वीपाद्नत्वप्रयुक्तं सर्व्वात्मकत्वविश्रुद्धमनोप्राद्धत्वप्राणाध्यारत्वनियन्त्वत्वप्राणानधीनस्थितिमत्वमनोऽनधीनवत्वादिकं जीवव्याष्ट्र-त्मीश्वरिल्झं ' सर्वत्रप्रसिद्ध्यधिकरण् उपन्यस्तम् । ते सर्वे धम्मा ब्रह्मण्योपपद्यन्ते नेतरस्मिन्प्रत्यगात्मनि । जगज्जनमादिहेतुकतादात्म्यस्य प्रसिद्धत्वेनोपदेशात् । प्रत्यगात्मनम्तु सर्वतादात्म्यनिर्देशो नोपपद्यते तस्य प्रतिशरीरं भिन्नस्थान्योन्यतादात्म्यासम्भवात् । तस्मान्मनोमयत्वा-दिगुण्कः परस्मात्मैवात्रोपाम्यत्वेन निर्दिष्टः । तत्र सत्यकामत्व-सत्यसङ्कलपत्वदिव्याप्राञ्चतस्वभोग्यभूतसर्वविधगन्धवत्वाद्योऽसाधारणाः वक्तुमिष्टा गुणाः श्रुत्युपदिष्टाः। तेषां ब्रह्मण् एव स्थानाहेता न तु जीवस्य, तथा "एतिमतः प्रत्याभिसम्भवितास्मी" ति प्रकृतस्य ब्रह्मण्

उरासकप्राप्यतया निर्देशः। "एष मे आत्माऽन्तह्र्द्य " इति षष्ठी-निर्द्धिगुदुपासकात् प्रथमान्तेन तस्य व्यतिरेकनिर्देशश्च। " ईश्वरः सर्व्यभूतानां हद्देशेऽज्ञेन तिष्ठती " त्यादिस्मृतिश्च हृद्यदेशस्थितमुपास्यं ब्रह्म जीव इति पत्ते नोपपद्यते।

ननु ब्रह्म ति पत्तेऽपि "एष मे आत्माऽन्तह् द्येऽणीयान् ब्रीहेन्वा यवाद्वे ति अल्पोकस्त्वाणीयस्त्वपदेशो नोपपद्यते । मैवं ध्यानार्थमन् ग्रीयस्त्वमृपदिश्यते न पुनरणीयस्त्वमेवास्य स्वरूपमिति व्योमवच्चेष व्यपदेशोद्रष्टव्यः । अन् एव व्यायान्पृधिव्या व्यायानन्तरी ज्ञाञ्ज्यायान्त्वः व्यायानेभ्योलोकेभ्य ए इति तस्य स्वाभाविकमहत्वमि श्रूयते । एवळ्ळो त्तर्हि जीवस्येव परस्यापि शरीरान्तर्वाचित्रचेतनत्वाविशोषात् तत्त्रयुक्तपुखदुःखभोगः प्राप्तृयादिति चेत्र हेतुविशेषात् । निहं शरी-रान्तर्वत्तिचेतनत्वमात्रं सुखदुःखभोगहेतुः । अपि तु कर्म्भपारवश्यमपि तत्त्वपहतपाप्मनः परमात्मनो न शक्याशङ्कम् । तस्मादिहोपास्यं ब्रह्म परन्यत्वपहतपाप्मनः परमात्मनो न शक्याशङ्कम् । तस्मादिहोपास्यं ब्रह्म परन्यत्वयहतपाप्मनः परमात्मनो न शक्याशङ्कम् । तस्मादिहोपास्यं ब्रह्म परन्यतेश्च । २ । व्यवचितगुणोप-पत्तेश्च । २ । अनुपपत्तेस्तु । शारीरः। ३ । कर्मकर्णव्यपदेशाच । ४ । शब्दिवशेषात् । ४ । स्मृतेश्च । ६ । अर्भकौकस्त्वानाद्वयपदेशाच नेति चेत्र निचाय्यत्वादेवं व्योमवच । ७ । सम्भोगप्राप्तिरिति चेत्र वेशेष्ट्यात् । ५ ।

## सर्गत्र प्रसिद्धचिधिकरगाम् । १।

कठवल्लीषु श्रूयते-"यस्य ब्रह्म च त्तत्रञ्जोभे भवत श्रोदनः
मृत्युर्यस्योपसेचनं क इत्था वेद यत्र स "इति । यस्य परमात्मनो
ब्रह्मत्त्रमोदनं भत्ताण्द्रव्यं यस्य मृत्युरुपसेचनं ब्रह्मत्त्रवल्लाणीदनमदनोपकरणं यत्र यस्मिन्प्रकारे स्थितः तं प्रकारं कोवेदेत्यर्थः ।
श्रत्रात्ता परमात्मेव सकलचराचरसंहत्तृत्विलङ्गात् । "महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरो न शोचती" त्यादिना प्रकृतस्य परमात्मनो'
यत्र स' इति तत्पदेन परामर्शाद्रयेवमवसीयते । नह्यग्नेजीवस्य वा
कृत्सनजगदत्तृत्वमुपपद्यते 'श्रनरनन्नि' ति कम्मफलभोगप्रतिषेधात् ।
श्रता चराचरश्रह्णात् । ६ । प्रकरणाच ।१०। इति श्रत्रधिकरणम् ॥२॥

ऋतिनियनन्तौ सुकृतस्य लोके गुहां प्रविष्टौ परमे पराहे । छायातपौ ब्रह्मविदोवदन्ति पञ्चाग्नयो ये च त्रिणाचिकेता " इति । ऋतं सत्यमावश्यकं कर्म्भफलं पिवन्तौ भुञ्जानौ 'सुकृतस्य लोके ' सुकृत साध्ये लोके वर्तामानौ परस्य ब्रह्मणोऽर्द्धं स्थानमहूर्तीति पगंद्धं हृद्यं तस्मिन्परमे श्रेष्ठे गुइा नभोलच्या तां प्रविश्य स्थिती, छायातप-शब्दाभ्यां ज्ञाज्ञौ लभ्येत इति ब्रह्मविदोवदन्ति । पञ्चाग्नयः पंचिग्न-निष्ठाः त्रिर्नाचिकेताऽग्निश्चितो यैस्ते त्रिणाचिकेतास्तेऽपि वदन्तीत्यर्थः। गुहां हर्यलत्त्रणां प्रविष्टी आत्मानी चेतनावेव न प्राण्जीवी बुद्धि-जीवौ वा गुहां प्रविष्टौ, ऋतम्पिवन्ताविति चोच्यते तस्मिनप्रकर्गो जीवपरयोरेवगुहाप्रवेशव्यपदेशदर्शनात् । तं दुर्दर्शं गूढमनुप्रविष्टं गुहाहितं गव्हरेष्ठमि " ति परस्य परमात्मनः स्वानन्यजनेच्छया गुहाप्रवेशव्यप-देशो गृह्यते । या प्राणेन सम्भवत्यदितिर्देवतामयी। गुहां प्रविश्य तिष्ठन्ति या भूतेभ्यः व्यजायत " इति जीवस्य कर्मफलान्यत्तीति यौगिकेनादितिशब्देन जीव उच्यते, न तु देवमाता ष्ट्रिथिवी वा तयोरस्मदादिगुहाप्रवेशाभावात् । एवळ्ळ 'ऋतम्पिबन्ता ' ति व्यपदेशः छत्रिन्यायेनाजहल्लचणया योज्यः । न च जीवपरयोः प्रका-शरूपत्वात् छायातपत्वनिद्धेशानुपपत्तिः। अज्ञत्वसर्वज्ञत्ववैक च्चरयेन तदुपपत्तोः " ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशानीशा" वित्यादिश्रुतेः । " आत्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव च। बुद्धिन्तु सारथिं बिद्धि मनः प्रप्रह-मेव चे " त्यत्रैव प्रकरणे जीवस्य रथित्वेन बुद्धेः सारथित्वेन च शरीराकाररथरूढत्ववर्णनात् बुद्धिजीवाविति तु न युक्तम्। " सोऽ-ध्वनः पारमाप्नोति तद्विप्णोः परमं पद्मि '' ति तयोः प्राप्तुप्राप्यभाव-निहें शात् प्राप्यस्य रथ एव प्राप्तत्वे कस्य प्राप्तये रथारोहः कल्प्यते। जीवपरमात्मात्मनोरेव, उपास्योपासकभावेन प्राप्यप्राप्तुभावेन विशेष्यमाण्यात् गृहाप्रविष्ठत्वेनात्र जीवपरमात्मानौ गृह्य त इति सिद्धम् । गुहां प्रविष्टावात्मानी हि तद्दर्शनात् ॥ ११ ॥ विशेष-गाञ्च। १२॥ इति॥

#### गुहा प्रविष्टाधिकरगाम् ॥ ३ ॥

छन्दोगाः समामनन्ति ''य एषोऽिं पुरुषो दृश्यत एष आत्मे-ति होबाच एतद्मृत्मभयमेतद्ब्रह्मो ति' तद्यद्यप्यस्मिन्सिं वीद्वं वा

सिक्चिति वर्त्मनी होव गच्छति एतं संयद्वाम इत्याचन्नते एतं हि सर्वाणि वामान्यभिसंयान्ति य एवं वेद एष उ एव वामनीरेष हि सर्वाणि वामानि नयति । एष उ एव भामनीरेष हि सर्वेषु लोकेषु आतीति। य एषोऽच्एयन्तः पुरुषां दृश्यते दिव्यदृष्ट्या एष आत्मा परमात्मा इति होवाच एतद्मृतं स्वतो नित्यमुक्तमभयं स्वतोभयरहितमेतद्ब्रह्म गुण्-पूर्णमेतस्मिन्भगवति न किमपि स्पृशति । असङ्गोऽसाविति" यावत्। यःस्थानत्त्राचनुषोऽप्यसङ्गत्वं किन्तस्येति भावेन चनुषोऽसङ्गत्वमाह। तचिद्ति । यचस्मादेत्रासङ्गः पुरुषोऽत्तिण् विचते तत्तस्मादिसमंश्रज्जुषि यदि सर्पिवीदकं वा कश्चित्सिञ्चति तर्हि वर्त्मनी पदमणी प्रत्येव गच्छति न चर्चुः स्पृशतींत्यर्थः । अत्र परमात्मैवाचिपुरुषत्वेन नि-हिष्टः । एतद्रमृतमेतमभयमित्यादिनोच्यमाणामृतत्वाभयत्वादिगुणानां परमात्मन्येवोपपत्तोः । 'यश्चचुषि तिष्ठन्नि'त्यादि श्रुत्या स्थानादेवर्यपदे-शाच 'कं ब्रह्म खं ब्रह्मं' ति प्रकृतस्य सुखिविशिष्टपरमात्मन उपा-सनास्थानस्य गुणान्तराणाञ्च विधानार्थं 'स एपोऽचणि पुरुष इत्य-भिधानाद्प्यित्पुरुषः परमात्मा। "यद्वाव कं तदेव खं यदेव खं तदेव कमि" त्युभयथा विशेषण्विशेष्यभावोक्तिः । त्र्यनवच्छित्रसुखस्व-द्ध्यं ब्रह्म सुखात्मकानवच्छित्रवस्तुस्वरूपञ्च ब्रह्मोति उभयथो उपा-सनासिद्धयर्थमिति सर्वमनवद्यम् । श्रुतोपनिषत्कस्याधिगतपरमपुरुष वियाथात्म्यस्य श्रुत्यन्तरप्रसिद्धा अर्चिरादिगतिः तामपुनरावृत्तिल्ज्ञ्ण वरमपुरुषप्राप्तिकरीम् । उपकोसलायात्तिपुरुषं श्रुतवते, ''तेऽर्चिष-अभिसम्भवन्तीत्यादिना "एष देवपथो ब्रह्मपथः एतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्तां नावर्त्तन्त" इत्यन्तेन यदाचार्घ्य उपदिदेश, ततो **5**टयिच्यपुरुषः परमात्मा । न तु प्रतिविम्बादिः । नहि तस्य नियमेनो वासनाकालेषुवाऽत्तरयवस्थानमस्ति न वा तस्मित्रिरुपाधिकम मृतत्वादिकं सम्भवति । त्र्यन्तर उपपत्तेः ॥ १३ ॥ स्थानादिव्यपदेशा-ब ।।१४।। सुखिवशिष्टाभिधानादेव च ।।१४॥ श्रतएव च तद्भक्ष ॥१६॥ त्र तोपनिषक्तगत्यभिधानाच । ॥१७॥ अनवस्थितेरसम्भवाच नेतरः ।१८

## इत्यन्तराधिकरगाम् ॥४॥

वृह्दारण्यकेऽन्तर्यामित्राह्मणे "य इमंच लोकञ्च परञ्च लोकं सर्वाणि च भूतानि योऽन्तरो यमयतीत्युपक्रम्य यः पृथिन्यां तिष्ठन् पृथिवया अन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीं सन्तरोयमयत्येष ते आत्माऽन्तर्थ्याम्यमृत" इति निर्द्धियमानः परत्रक्षरूपएवान्तर्यामी विविद्धितः । तस्यैव एषत इति निर्द्धियमानं जीवाद्वधतिरिक्तत्वं स्वाभाविकामृतत्वञ्च सङ्ग च्छते, अतो न देवतादिपरिश्रहः
नाऽिष प्रधानस्यापि अन्तर्थ्यामिशद्धवाच्यत्वम् । "अदृष्टोदृष्टाऽश्रुतो"
इति वाक्यशेषे सर्वात्मत्वसर्वनियन्तृत्वादीनां चेतनधम्मीणामिभधानात्
प्रधानवज्जीवोऽिष नान्तर्थामी भवितुमहिति सर्वानियन्तृत्विक्षिपाधकामृतत्वाद्यसम्भवात् । अपिचैनं जीवं काण्वा माध्यन्दिनाश्च उभये
ऽषि अन्तर्थामिणो भदेनाधीयते । "यो विज्ञाने तिष्ठन्ति विज्ञानादन्त
र" इत्यादि काण्वा अधीयते । तत्र स्थाने 'य आत्मिन तिष्ठन्नित्यादिना माध्यन्दिनाः तस्मादन्तर्थामी परमात्मैव न जीवः ।

अन्तर्याम्यधिदैवादिलोकादिषु तद्धर्मव्यपदेशात ।१६।

न च स्मार्त मतद्धम्माभिलापाच्छरीरश्च ॥२०॥ उभयेऽपि भेदे नैनमधीयते ॥२१॥ इति अन्तर्य्याम्यधि करणम् ॥४॥

"त्रथ परा यया तद्त्तरमधिगस्यते यतद्र श्यमयाद्यमगोत्रम वर्णमचत्तुरश्रोत्रं तदपाणिपादं नित्यं विभुं सर्वागतं सुसूद्दमं तद्व्ययं यद्भूतयोनिं परिपश्यन्ति धीराः"। स्रत्र भूतयोन्यत्तरं तावद्बाह्यै-व । भूतयोनिविवरणार्थे ' यथोर्णनाभिरिति मन्त्रे ''तथाऽत्तरात्सम्भव तीह्" विश्वमितिविश्वशब्दस्य चेतानाचेतनात्मकसकलप्रपञ्चपरत्वात्, चेतनवर्गे च ब्रह्म कार्यत्ववत् प्रकृतिकार्य्यत्वाभावात् । नायमचरशब्दः परमात्मानं परामृशति । "अन्तरात्परतः परे" ति शुतावन्तरशब्देन परमात्मनः प्रतिपत्त्या 'तत्परतः पर' इत्यमिधानस्यासङ्गत्वापत्ते:। निह भूतयोनेरचरात्परमात्मनः परतः परत्वं कश्चिद्स्ति येन तद्भिधान मुपपद्येत । नायं दोषः यया तद् चरमधिगम्यते' इत्युपक्रमवाक्ये तु श्रज्ञरपदावाच्यं परत्रह्ये व नहि पराख्यविद्यया ब्रह्मभिन्नमधिगन्तुं तेन परमान्मानसभिधाय वाक्येनाच्रं शक्यतं पुनस्तृद्गुणस्वरूपप्रतिपाद्नाय 'अत्ररात्परतः पर' इत्यभिधानं कृतम् अन्रात् स्वांशभूताज्ञीवात्परतः स्वशक्तेः प्रधानाच परस्तयोर्नियन्ता परमात्मेति तद्थः।

यद्वाऽत्तरात्प्रधानात्परः समष्टिपुरुषः तस्मात्परतः पुरुषात्परः

परमपुरुष इत्पर्थः । ''येनाचरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तत्वतो ब्रह्म विद्यामि" त्यचरपुरुषपदसामानाधिकरण्याद्यमर्थो निश्चीयते । किञ्च 'सर्वगतमिति विशेषणं प्रधानात्पुरुषाच भूतयोन्यचरं परमात्मानं व्यावर्त्तयति । 'अच्चरात्परतः पर' इत्यादिना भूतयोन्यचरस्य परमात्मनः प्रधानपुरुषाभ्यां भेद्व्यपदेशाच भूतयोन्यचरशब्दनिर्द्धिं परमात्मव नेतरी प्रधानपुरुषो, ''अग्निमूर्द्धा चचुषी चन्द्रसूर्यो दिशः श्रोत्र'' इत्यादिना परमात्मनोक्षपोपन्यासात् ।

श्राहरयत्वादि गुणको धर्मोक्तेः । २२। विशेषणभेद्व्यपदेशा-भ्यास्त्र नेतरौ । ३३। रूपोपन्यासाच । २४। इत्यहश्यत्वादिगुणकाधि करणम् ॥ ६॥

त्रैलोक्यात्मकरूपोपन्यासाद्त्तरबद्धैश्वानरोऽपि परमात्मेति निर्ण्यायास्याधिकरणस्यारमः । एवं ह्यु पाख्यायते—श्रीपमन्यवादयः पद्ध महर्षयः को न श्रात्मा किम्ब्रह्मोत मीमांसित्वा निश्चयमलभमानाः, वैश्वानरोपासनापरमुद्दालकं गत्वा तेनापि तस्याकृत्स्नवेदिना 'श्रश्व पतिः कैकेयो वैश्वानरमुपास्ते तमभ्यगच्छामे" त्युक्त्वा उद्दालकषष्ठास्तम भिजग्मः । स च तेषां ज्ञानं परीद्तय वक्तव्यशेषं वद्त्यामीत्यभिसन्धाय 'श्रीपमन्यव कं त्वमात्मानमुपास्त इत्यादिना तान्षडपि ऋषीन्क्रमेण पृष्ट् वा तैः 'दिवमेव भगवो राजिन्नत्यादिभिर्यथाक्रमं द्यु सूर्य्यानिलाकाश जलाविन यु वैश्वानर वुद्ध् या स्वैरूपास्पमानतयोक्त यु दिवादयो वैश्वानर मृर्द्धच ज्ञःपाणमध्यस्थानपादावयवत्वनोपास्याः, न तु वैश्वानर विनेति व्यस्तोपासनाः प्रतिषिद्धय समस्तोपासनाविषयस्य वैश्वानरस्य प्रागुपित्तप्तं द्यु मूर्द्धत्वादिविशिष्टं रूपमेकीकृत्योपदिदेश, 'मृर्द्धव सुतेजा' इत्यादिनेति तस्माद्धैश्वानरः परमात्मेति न शक्यनिर्णय इत्येवं प्राप्ते सिद्धान्तः—

परमात्मेति शक्यनिर्णय एव । 'को न त्रात्मा किम्ब्रह्मे 'ति जी-वात्मनामात्मभूतं परमात्मानं जिज्ञासमानेत्तद्भिज्ञ इति राजानमुपस-त्रेः प्राचीनशालादिभिः पृष्टेन राज्ञोपदिष्टत्वात । 'किंब्रह्मे 'ति प्रकान्तस्य बह्मशब्दस्येव स्थाने उत्तरत्र सर्वत्र वैश्वानरशब्दप्रयोगात् सोऽपि ब्रह्में वाभिद्धाति । 'स सर्वेषु लोकेषु' इत्यारभ्य "एवं हास्य सर्वे पाण्मानः प्रदूयन्ते" इत्युच्यमानं सर्वपापप्रदाहफलक्ष्व तत्पन्त एव घटते नान्य-

था । युप्रभृतिपृथिव्यन्त्त्रैलोक्यात्म्कं शरीरमिहोपदिश्यमानम् । 'अग्नि मूं द्धी चत्तुषी चन्द्रसूर्यां वितिश्रुतौ परमात्मनः प्रसिद्धं रूपं प्रत्यभिज्ञा पयद्वैश्वानर परमात्मानमवगमयति । स्यादेतत्, उक्तहेतुभिवैश्वानरः परमात्मेति न शक्यनिर्णयः शब्दादिम्योऽन्तः प्रतिष्ठानाच जाठरइत्यपि प्रतीते: । त्र्यग्नि शब्द्स्तावद्वाजसनेयके 'सएषोऽग्निवेंश्वानर' इति वैश्वा नरसमानाधिकरणः श्रयते । झान्दोग्ये च 'हृद्यं गार्हपत्योमनोऽन्वा-हार्थ्यपचन त्रास्यमाहवनीय" इति वैश्वानरस्याग्नित्रयस्थानकल्पनं क्रियते । 'प्राणाय स्वाहे' त्यादिना वैश्वानरस्य प्राणाहुत्याधारत्वमाम्ना-यते। तस्य च पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितत्वं वाजसनेयिभिराम्नायते "स यो हैतमेत्राग्निं वैश्वानरं पुरुषविधं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वेदेण ति । एव मुक्तहेतुभिवैश्वानरो जाठर इत्यपि प्रतीयत इति चेन्नैष दोषः । त्रैलोक्य शरीरस्य वैश्वानरस्य परमात्मनो जाठराग्निशरीरतया तद्विशिष्टस्योपा-सनो।देशात्। एतेभ्य एव हेतुभ्य अग्निदेवतायास्तृतीयमहाभूतस्य च वैश्वानरत्वशङ्का प्रत्युक्ता । जैमिनिस्त्वाचार्य्यो मन्यते—यथा वैश्वानर शब्दस्साधारणोऽपि परमात्मासाधारणधरमीद्शीनात्, विश्वेषां नरा-गां नेता विश्वानरः सएव स्वार्थिकाएप्रत्ययेन वैश्वानर इत्येवं परमा-त्मामिधायको निर्श्वीयते । एवमग्निशन्दोऽप्रनयनादियोगेन परमात्माभिन धायको निश्चीयते । तस्य योगस्य ज्वलनाद्पि सर्वान्तरात्मनि परमात्म-न्येव सप्रतिष्ठितत्वादिति ।

नन्त्रपरिच्छित्रस्य परमात्मनः ''यस्त्वेतमेवं प्रादेशमात्रिमिति
श्यमाणं ग्रुप्रमृतिपृथिव्यन्तप्रदेशसम्वन्धिन्या मात्रया परिच्छित्रत्वं
कथमुपपद्यते । उपासक्बुद्धयारोहार्थं तथा प्रादेशमात्रत्वप्रतिपाद्धनं नतु परिच्छित्रत्वाभिप्रायेण । तत्रैव, अभिविमानमिति । अभितो विगतमान्त्वोक्तेः । तथाऽपि प्राकृतमुद्धादिमत्वमप्राकृतस्य परमात्मनो न सम्भवतीति चेत्र, उपासनाय तथा पुरुपविधत्वकल्पनोपपत्तेः । परमात्मा वैश्वानरश्चेत् उरः प्रभृतीनाम्, 'उर एव वेदिलीमानि बर्हिह द्यं गार्हपत्यभित्यादिना कथं वेद्यादित्वोपदेशः । जाठरपरिप्रहे हि उपपद्यते इति चेत् अच्यते । तस्य वैश्वानरस्य समाराधनभूताया उपासके रहरहः कियमाणायाः प्राणाहुतेरिनहोत्रत्वसम्पादनाथाँऽयमुरः प्रभृतीनां वेद्यादित्वोपदेशः । अतएव प्राणाहुतेरिनहोत्रत्वसम्पत्ति परमात्मोपा-

सनोचितफलञ्च दर्शयित श्रुतिः। 'स य इद्मिवद्वानिप्रहोत्रं जुहोति तस्ये'' त्यादिः। श्रपि च एनं परमात्मानं द्युमुर्द्धत्वादिमन्तं वैश्वानर मस्मिन्नु पास कदेहे प्रोणाहुत्यधिकरणार्थमा मनन्ति। तस्मादिहापक्रान्तो नैश्वानरः परमात्मेति सिद्धम्।

वैश्वानरः साधारणशब्दिवशेषात् । २४ । स्मर्य्यमाणमनुमानं स्यात् इति । २६ । शब्दादिभ्योऽन्तः प्रतिष्ठानाच नेति चेत्र तथा दृष्ट् यु पदेशादसम्भवात्पुरुषमि चैनमधीयते । २७ । त्रातप्त न देवता भूतस्त्र २८ । साचादप्यिकरोधं जैमिनिः । २६ । त्राभिव्यक्तेरित्याश्मरध्यः ।३०। त्रानुस्मृतंर्वादरिः । ३१ । सम्पद्तोषेति जैमिनिस्तथा हि दर्शयति । ३२ । त्रामनित चैनमस्मिन् । ३३ । इति वैश्वानराधिकरणम् ॥ ७ ॥

#### त्र्य।त्मपरमात्मनत्त्वादर्शे प्रथमाध्यायस्य द्वितीयपादस्थितानां सूत्राणां विमर्शः । २ ॥

श्राथर्वािकाः समामनन्ति 'यस्मिन्दौः पृथिवी चान्तरित्तमोतं मनस्सह प्रार्गेश्च सर्वीः तमेवैकं विजानथात्मानमन्यावाचो विमुख्यथ ब्रमृतस्येष सेतुरि" ति । अत्र द्युभ्वाद्यायतनं परमात्मा तद्साधारणा-मृतसेतुत्वश्रवणात् । श्रमृतसेतुत्वं ह्यमृतत्वशापक्रत्वं सेतुर्हिनद्यादिषु कूलस्य प्रतिलम्भकः एवं संसाराण्वपारभूतस्यामृतत्वस्य प्रतिलम्भकः, आत्मशब्दश्चात्र स्वशब्दः सह्याप्रोतेर्मन प्रत्यये बाहुलके दकारे च सति निष्पन्नः। नियन्तृत्वेन सर्वात्र व्याप्तिमति परमात्मन्येव मुख्यवृत्तिः। नाडयाधारत्वं परस्यापि सम्भवति 'सन्ततञ्च शिराभिस्त्व त्यादि श्रुते:। बहुधा जायमानत्वमपि तस्यास्ति 'श्रजायमानो बहुधा ब्यजायत'। त्रजोऽपि सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृतिं स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया" । इत्यादि श्रुतिस्मृतिदर्शनात् । किंच 'यदा पश्यः परयते रुक्मवर्णं कत्तीरमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम्। तदा विद्वान्पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्य मुपैति । यथा नद्यः स्यन्द्माना समुद्रे ऽ. नं गच्छन्ति नामरूपे विहाय। तथा विद्वान्नामरूपाद्विमुक्तः परात्परं क्षम्पैति दिव्यमि" ति मुक्तप्राप्यत्वश्रवणाद्ि द्युपृथिव्याद्या-वतनं परमात्मा। अपि च यथाऽस्मिन्प्रकरणे प्रधानप्रतिपादकश ब्दा गवात् न प्रधानं द्युपृथिव्याद्यायतनम्, एवञ्जीवोऽपि तत्प्रतिपादकशब्द-याष्यभावात्। परमात्मनस्सकाशाज्ञीवस्य भेदोक्तेश्चापि न तद्म

हणम । किञ्च प्रकरणिमदं परमात्मन इति प्रागदाराधिकरणे दर्शितम् श्रतोऽप्ययं परमात्मा ।

ऋषि चास्मिन्प्रकरणे "द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया" इत्यादि-मन्त्रः श्रूयते । अत्र यद्यपि कर्म्मफलात्ता जीवः, तद्नश्नन्दीप्यमा-नः परमात्मा च प्रतिपाद्यते । तथापि द्युभ्वाद्याधारः परमात्मैवेति युक्तम् । देदीप्यमान्त्वोक्त्या तत्रैव प्राकरणिकसर्वज्ञतत्वाद्यन्वयस्वारस्यात् । "द्युम्वाद्यायतनं स्वशब्दान् ।१। मुक्तोपस्ट्रयव्यपदेशात् ॥२)। नानुमानमतच्छब्दात् ॥३॥ प्राणभृच । ॥४॥ सेद्वयपदेशाच ॥४॥ प्रकरणात् ॥६॥ स्थित्यद्नाभ्याच ॥७॥ इति द्युम्वाधित्तरणम् ।१।

छान्दोग्यैरिदमाम्नायते "श्रुतं तहाँ वमेव भगवद शेभ्यस्तरति शोकमात्मविदिति सोऽहं भावः शोचामि तं मा भगवाइ च्छोक स्य पारं तारयित्य ति श्रीमन्नारदेन पृष्टी निजगुरुमी त्रशास्त्राचार्यः, श्रीसनत्कुमारो नाम ब्रह्मत्युपदिदेश। पुनरस्ति 'भगवोनामनोभूय, इति पृष्टो मनो वाचो भूय इत्युपदिदेश । एवं नामादिप्राणपर्यन्ताः पञ्चदशपदार्था उपदिष्टाः । प्राणोपदेशानन्तरं प्रश्नं विनैवेदसुपदि-श्यते "एष तु श्रातिवदति यः सत्येनातिवदतीतिभूमा त्वेव विजिज्ञा सितव्य इति भूमानं भगवो विजिज्ञासे यत्र नान्यत्पश्यति नान्यच्छ-णोति नान्यद्विजानाति स भूमा अथ यत्रान्यत्पश्यत्यन्यच्छुगोत्य-न्यद्विज्ञानाति तदलपमित्यादि । अत्र भूमशब्दः, 'पृथ्वादिभ्य इमनिजिन ति पृथ्वादिगण्पिठितात् बहुशब्द्भावार्थे इमनिच् प्रत्यये वहार्ल्लापा भू च वहां रिति बहाः परस्य इमनिच इकारलोपे बहुशब्दस्य भू इत्यादेशे च सन्निष्पन्नोबहुत्ववाची बहुत्वं वै पुल्यं सङ्ख्याविशेषश्च तथाऽत्र वैपुल्यमर्थः । यत्रान्यत्पश्यति तद्लपमित्यलपप्रतियोगित्व-श्रवणात् । "त्राकाशोवाव तेजसोभूयानि" त्यादौ बहुत्वसङ्ख्याहीने Sप्याकाशादिके वैपुल्यवति वहुशब्दनिष्पन्न भूमश्शब्द्दर्शनाच । अत्र भूमा परमात्मैव न तु प्राण्विशिष्टोजीवः । प्राण्शब्द्निर्द्धिष्ठाजी-वाद्रैलचण्येन भूग्न उपदेशात् । पूर्विपर्यायेष्वनुक्तस्यातिवादित्वस्य प्रतिपादनात्, उपक्रान्तात्मोपदेशः प्राण्एव समाप्त प्राणपर्याये इति मत्वा श्रोनारदम्भूयः पृच्छति सनत्कुमारः, प्राणिवज्ञानमप्युप क्रान्तात्मविषयं न भवतीतितेन सम्यगतिवादित्वं, किन्तु सत्येन परमात्म- नेति सत्यविज्ञानं उपचित्तेष । ततः "सोऽहम्भावः सत्येनातिवदानीतिः पृष्ठवते तस्मै विज्ञानमति श्रद्धादिसाधनपम्परमा तमेव सत्य
शब्दोक्तं परमात्मानं भूमानमुपदिदेश । 'त्रात्मन एवेदं सर्वमि'ति
श्रूयमाणस्य सर्व्वकारणत्वस्थान्यत्रासम्भवात् भूमा परमात्मैव ।
किञ्च'योवे भूमा तदमृतं सभगवः किस्मन्प्रतिष्ठितः स्वे महीन्नि स
एवाधस्तादिः त्यादौ 'त्रात्मनः प्राण्' इत्यादौ च श्रुतानां स्वभाविकामृतत्वमहिमप्रतिष्ठितत्वसर्वतिपादकत्वनिरितशयसुखपदत्वादीनांधम्माणां
परमात्मन्येवोपपत्तोः भूमा परमात्मैवेति सिद्धम्ः ।

"भूमा सम्प्रसादादध्युपदेशात्। । धर्मोषपस् श्र ॥ ॥ ॥ इति भूमाधिकरणम् ॥ २॥

वृहदारएयके "किसम्न खल्वाकाश द्यातश्च प्रोतश्चिति स होवाच एतद्वैतदत्तरं गार्गि यदब्राह्मणा द्यभिवदन्ति। त्रम्थूवमनण्वहस्व मदीर्घमलोहितमस्नेहमच्छायमित्यादि" श्रूयते। त्रत्रात्तरं परमात्मा नाच्याकृतम्प्रधानम्। एतिसम्बत्तरे गार्ग्याकाश त्र्योतश्च प्रोतश्चेत्य ह्याकृताधारतयाऽत्तरस्योपदेशात्। यद्ध्वे गार्गि! दिवोयदर्वाकपुः थिच्या यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद्भृतश्च भवत्व भविष्यचेत्याः चत्तते। किस्मिस्तदातश्च प्रोतकचेति प्रश्ने त्र्याकाशो तत्सर्वमोतश्च प्रोतः श्चेति द्वितीयप्रश्नस्य उत्तरत्या। एतद्वैतदत्तरमित्यादि। "एतिसमन्खल्व-त्तरे गार्ग्याकाश त्र्योतः प्रोतश्चे" त्यन्तं कृत्स्नमत्त्राह्मण्यम्प्रवृत्तम्।

ननु माऽस्तु प्रयानस्यात्तरशब्दवाचित्वं दर्शनायविषयस्य प्रत्य-गात्मनस्तथात्वं वक्तव्यम्। यथा वा त्रारा नाभौ समर्पिता एवम-रिमन्शाणे सर्वं समर्पितमिति अवणेन तस्य सक्ताचिद्वर्गाधारत्वो प्रपत्तं अन्मेवम्। "एतस्य वाऽत्तरस्य प्रशासने गार्गि! सूर्याचनद्र-मसौ विष्ठतौ तिष्ठतः। एतस्य वाऽत्तरस्य प्रशासने गार्गि! द्यावापु-थिवयौ विष्ठते तिष्ठतः इत्यादिना प्रशासनाधीनधारकत्वश्रवणात्। त्रात्र प्रधानस्य प्रत्यगात्मनो वाऽक्षरशब्दवाच्यत्वं नोयपयते। पतदत्तरं गार्ग्यट्टां द्रद्रश्रुतं श्रोत्रमतिमः त्यादिनाद्रष्ट्रत्वादिचेत नध्यमेण प्रधानस्य सर्वद्रद्वादिधर्मेण जीवस्य व्यावृत्तेर्द्शनात्। वरमादत्तरस्परमात्मैवेति सिद्धम्। "अत्तरमम्बरान्तधृतेः ॥६॥ सा च प्रशासनान् ॥ १०॥ अन्या भाव न्यावृत्तश्च ॥ ११"

#### इत्यत्तराधिकरणम्।

प्रश्नोपनिषदि "सत्योह वैतद्भगवन्मनुष्येषु प्राणायत्तमोङ्कार मिभध्यायीत कतमं वाव स तेन लोकं जयती" ति पिष्पलाद्रमित सत्यकामप्रश्ने, "एत द्वे सत्यकाम परञ्चापरञ्च त्रह्य यदोङ्कारस्त स्माद्विद्वानेतेनैवायतनेन एकतरमन्वेती" ति तत्प्रतिवचनमुपक्रम्य "स यद्ये कमात्रमभिध्यायीत स तेनैव सम्विदितस्तूर्णमेव जगत्थामभि-सम्पद्यते, तमृचोमनुष्यलोकमुपनयन्ते स तत्र तपसा ब्रह्मचर्य्येण श्रद्धया सम्पन्नो महिमानमनुभवत्यथो द्विमात्रोण मनसि सम्पद्यते सो न्तरिद्यं यजुभिरुत्रीयते सोमलोकं स सोमलोकविभूतिमनुभूय पुन-रावत्ते, यः पुनरेतं त्रिमात्रेण स्रोमित्यनेनात्तरेण परं पुरुषमभि-ध्यायीत स तेजिस सूर्ये सम्पन्नो यथा पदोद्रस्त्वचा विनिर्मु च्यते एवं हैव स पाप्मना विनिम्मुकः स सामभिरुत्रीयते ब्रह्मलोकं स एतस्माज्जीवघनात्परात्परं पुरिशयं पुरुषमीत्तते"। श्रत्र ध्यातस्य ईदा णीयश्च पुरुषः सर्वेश्वरः पुरुषोत्तम एव । उत्तरमन्त्रगतात्, अमृता-दिब्यपदेशात् । 'एतस्माज्ञीवघनात् परात्परमितिव्यपेदेशाच जीव-त्वाविशेषेण हिरएयगर्भस्यापि जीवघनकोटिनिविष्टत्वात् । ब्रह्मलोक-भगवल्लोकपरः सर्वपापविमुक्तप्राप्यत्वात् । यत्तत्कवयो वेदयन्ते, इत्यत्र तद्विष्णाः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरय" इत्यादि श्रुत्यन्तरसिद्धिकविशब्दोक्तसृरिदृश्यत्वलिङ्गात । 'एतद्वे सत्यकासे' त्यादिना उपक्रान्तपरापासनाप्रकरणाच । तस्माद्धयानेचाणविषयभूतः पुरुषः सर्वेश्वर इति सिद्धम् । "इति कर्माव्यपदेशात्सः ।१२।

#### इति ईचाति कर्माधिकरणम्।

छान्दोग्ये ''श्रथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशस्तस्मिन्यदन्तरः तद्नवेष्ट्रच्यं तद्वाव विजिज्ञासितव्यमिति । श्रत्र दहराकाशः परमात्मा न भूताकाशः तत्रापहतपाष्मत्वाद्यसम्भवात्। ननु दहरवाक्यादुत्तरस्मिन्प्रजापितवाक्ये जीवस्याप्यपहतपाष्मत्वादिकमाम्नातम्। तस्माज्ञीवस्यैव दहरत्वं वाच्य मिति चेत्। नैष दोषः। दहरिवद्यायां नित्याविभू तापहतपाष्मत्वादिगुण एव दहराकाशः प्रतीयते । प्रजापितिवद्यायामाविभू तस्वरूपासाधा-रणा अपहतपाष्मत्वादयोधम्माः श्रूयन्ते, तस्मादहराकाशे जीवत्वाशङ्काः न कार्य्या। यद्ये वं दहरिवद्या प्रकरणे, "अस्माच्छ शेरात्समुत्थाये त्यादिना जीवपरामर्शः किमर्थः। दहराकाशस्य जीवस्वरूपाविभाव प्रदर्शनार्थः प्रजापितवाक्योक्तपरामर्शः। न च जीव एव दहराकाश इति प्रतिपादनार्थः।

ननु यदि जीवो न दहरः कथमल्पपरिमाण्श्रवणमिति चत्। अत्र वक्तव्यमुत्तरं, 'सर्वित्रप्रसिद्धयधिकरणे' निचाय्यत्वादेवं व्योम-वचिति' पूर्वमेवोक्तम् । ननु संसारदशातिरोहितं जैवापहतपाप्मत्वादि-व्यतिरेकेण नित्याविभूतमन्यद्पहतपाष्मत्वादिकमस्तीत्यत्रैव न प्रमा-णम् । दहरविद्याप्रकारणेऽपहतपाष्मत्वादिश्रवणस्य प्रजापतिवाक्यसिद्ध सम्प्रतिपन्नजैवापहतपाष्मत्वादिविषयत्वोपपत्तोः । त्रातो नित्याविभू-तैरपहतपाष्मत्वादिभिर्दहरो न जीव इत्येतन्न युक्तं किन्तु सूचमत्वलिङ्गा-इहरोजीय इत्येतचु क्तमिति चेदुच्यते। परमात्मानुकाररूपा तत्साम्या-पत्तिहिं मुक्तिः । 'यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णमित्यादि "श्रुतेः । इदं-ज्ञानमुपाश्रित्य मम साधर्म्यमागताः । सर्गेऽपि नोपद्मयन्ते प्रलये न व्यथनित चेति" रमृतेश्च । एवच्च जीवस्य मुक्तावपहतपाष्मत्वादिगुणा-विर्भावः परमात्मनो नित्याविभू तोपहतपाष्पत्वाविगुण्त्वमन्तरेण न सम्भवति । अन्यथा जीवस्य मुक्ती तत्साम्यापत्त्ययोगात्, अती जीवस्य मुक्तिदशाविभाववज्जैवापहतपाष्ट्रत्वादिप्रतिपादकप्रजापति वाक्यसामध्यदिव तस्य नित्याविभू तमपहत्पाप्मत्वादिकमस्तीति सिद्धेः । तद्विषयत्वं दहरविद्याप्रकरण् श्रुतस्य, 'य श्रात्माऽपहतपाष्मे'-थादेर्युक्तमिति ततः परमान्मैब दहराक।शा न जीव इति सिद्धम्।

"दहर उत्तरेभ्यः । १४ । गतिशब्दाभ्यां तथा हि हुन्हं तिङ्गस्त्रः । १४ । भृतेश्च महिम्नोऽस्यास्मिन्नुपलब्धेः । १६ । प्रसिद्धेश्च । १७ । तरपरामर्शात्स इति चेन्न ग्रसम्भवात् । १८ । उत्तराच्चेदाविभूतस्व-रूपस्तु । ११ । अन्यार्थश्च परामर्शः । २० । अरूपश्च तेरिति चेत्तदुक्तम् ।

व भचशोषगतेभ्यो हेतुभ्यः । वाक्यशेषे हि "यावान्वाऽऽकाशस्तावानेषो-उन्तह दय आकाशण इति दृइराकाशस्य भूनाकाशाद्भेदस्तेनोपमानो-पमेयभावो निबद्धयते । तदनन्तरम् , "श्रस्मिन्द्यावा पृथिवी श्रन्तरेव समाहित उभावग्निश्च वायुश्च सूर्या चन्द्रमसाबुभौ विद्युन्नच्राणीति" प्रकृतं दहराकाशमस्मित्रिति निर्दिश्य तस्य सर्वजगदाधारत्वम्च्यते। ततः "यचास्येहास्ति यच नास्ति सर्वं तस्मिन्समाहितमिण्त्यस्योपासकस्य लोके यद्भीग्यजातं वर्तते तच दहराकाशे समाहितमिति तस्य निरितशय भोग्यत्वेन निरतिशयानन्दत्वं प्रदर्श्यते । तदेतत्सत्यं ब्रह्मपुर मिति तमेव दहराकाशमेतच्छ्रब्देन परामृश्य तस्य सत्यभूतब्रह्माख्यपुररूपत्वमु-च्यते। ततः, "एष आत्माऽपहतपाष्मा विजरो विमृत्युर्विशोकाऽविजि-घत्सोऽिपासोऽिप सत्यकामस्सत्यसङ्कलपण इति वर्ण्यते । अतः, "अथ य इहात्मानमनुविद्य त्रजन्त्येतांश्च सत्यानकामांस्तेषां सर्व्येषु लोकेष कामचारा भवती "त्यात्मशब्देन परामृष्टं तदन्तर्वर्तिनश्च काम्यानपहत-पाप्मत्वादिगुणांश्चानुसन्द्घतां फलं प्रदर्श्यते । तथा तद्यथा "हिर्ण्य-निधिं निहितमत्तेत्रज्ञा उपर्युपरि सञ्चरन्तों न विन्देयुरेवमेवेमाःसर्वाः प्रजा ऋहः हर्गच्छन्त्य एतं ब्रह्मलेकि न विविद्नत्यनृतेन हि प्रत्यूढा" इति । एतं प्रकृतदृहराकाशं निर्दिश्य तत्राहरहः सर्वेषां गमनं गन्तव्यस्य तस्य ब्रह्मलोकशब्देन निर्देशश्च दृश्यते । परमात्मनि खलु सर्बेषामहरहः सुपुप्तिकाले गमनमन्यत्राभिधीयमानं दृष्टम् । "एवमेव खलु सौम्येमाः प्रजास्सिति सम्पद्य न विदुः सित सम्पत्स्यामहण इति । ब्रह्मले।कशब्दश्च तस्मिन्दृष्टि । "एष ब्रह्मले।कस्सम्राडिति हे।वाचेति" । तथा अथ य त्रासेतुर्विष्टतिरेषां लेकानामसम्भेदायेति, प्रकृतदृह्राकाशमात्मेति निर्द्दिश्य तस्य जगद्विधारकत्वं प्रतिपाद्यते स च परमात्मनो महिमा। "एष सर्वेश्वर एष भूता धेपतिरेष भूतपाल एष सेतुर्विवधारण एषां लोकानामसम्भेदायेति"शुल्यन्तरात्। एतेभ्यो वाक्यशेषगतेभ्यो हेतुभ्यो दहराकाशः परमात्मा । आकाशशब्दस्य हि परमात्मन्यपि वैदिकी प्रसिद्धिरप्यस्ति। "त्राकाशो ह वे नामरूपयोर्निर्वहिता सर्व्याणि ह भूतान्याकाशादेव समुत्पचन्ते श्रुत्यन्तरे ।

नतु मा भूद्भूताकाशस्य दृइरत्वं, प्रत्यगात्मनः, दहरप्रकर्णो परामर्शात् तस्य दृहराकाशत्वं स्यात् । अत्र "सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात्स-मुत्थाय स्वेन रूपेणाभिनिष्यचते" । इति वचनस्य तत्र सत्वादिति चेन्न । । २१ । अनुकृतेस्तस्य च। २२ । अपितु स्मर्घ्यते । २३ । इति दहराधिकरण्म् ।

कठवल्लीषु श्रूयते— " श्रङ्ग्रष्टमात्रः पुरुषोमध्य श्रात्मिन तिष्ठति ईशानो भूतभव्यस्य ततो न विजुगुप्सते। " इत्यादि। श्रत्राङ्गुष्ठप्रमिन्तः परमात्मा, भूतभविष्यदात्मकसर्वजगदीशितृत्वश्रवणात्। तस्य देहेन्द्रियादिनियन्त्रत्वविषयतया सङ्कोचायोगात्। न चेद्दशमेश्वर्यं कम्मतन्त्रे जीवे सम्भवति। कथं तद्यं नवच्छिन्ने परमात्मिन प्रमितत्व-मिति चेन्नापरिचिछन्नस्यापि तस्योपासनार्थमुपासकहृदि गतस्य तद्यृदयापे हायैवाङ्गुष्ठपरिमाण्यत्वाभिधानात्। न च खरतुरगभुजगादीनामङ्गुष्ठाभा वादङ्गुष्ठमात्रत्वं हृद्योपाधिकमित्येतन्न व्यापकमिति वाच्यम्। मनुष्या ग्रामुपासनाधिकारात्। तेषाश्च हृद्यस्य तदङ्गुष्ठप्रमितत्वात्। " शब्दा-देव प्रमितः। २४। हृद्यपेन्तया तु मनुष्याधिकारत्वान्। २४। इति प्रमिताधिकरण्म्। ६॥

मनुष्याधिकारप्रसङ्गाइ वादीनां ब्रह्मविद्यायामधिकारोऽस्ति न विति विचार्थते । ब्रह्मोपासनं मनुष्याणामुपरि ये देवादयः तेष्विप सन्भवत्येवेति भगवान्वादरायणो मन्यते । न च विश्रहाभावेन तेषां सामर्थ्याभावः, सर्व्वास्वय्युपनिषत्सु सृष्टिप्रकरणे देवादीनां विश्रहवत्व श्रवणात् । " विश्वानि देव वयुनानि विद्वानित्यादि " मन्त्रभ्यः, नारा-यणाद्वृद्धा जायते, नारायणाद् द्वोजायतेः इन्द्रोवष्णः सोम इत्यादिवाक्यैः देवादीनां सृष्टिप्रतिपादनात् सर्व्वासु श्रुतिषु इन्द्रादिदेवानां कम्मेविशेष फल्दवप्रतिपादनाच् । इन्द्राग्न्यादीनां सहस्राच्नसप्तहस्तत्वादिविशिष्ट विश्रहविशेषसिद्धिः ।

"सहस्राचो गोत्रभिद् बज्जवाहुरस्मासु द्रविणं द्धातु " इत्यादि मन्त्रेः । ननु मन्त्रार्थवादादिवशात् देवानां विष्ठहवत्वाभ्युपगमे कस्यवा द्वा यज्ञमागच्छन्ति कस्य वा न ? वहूनां यज्ञमानानामित्यादि बहुतर मन्त्रार्थवाददर्शनात् देवानां यज्ञदेशागमनमप्यङ्गी कर्त्त व्यम् । कथमेक स्वन्द्रस्य युगपदनेकयज्ञदेशागमनं घटते ? भूतविशानान्तेषां योगिनामिव युगपद्रहुशरीरपरिष्रहसम्भवादिति त्रमः । मा भूदिन्द्रादीनां विष्रहवत्वे कर्मणि विरोधः, शब्दे तु स्यात् । विष्रहाणामनित्यत्वावश्यम्भावेन तिविशिष्टवाचिनामिनद्रादिशब्दानां तदुत्पत्तेः पूर्वं पश्चाचार्थशून्यत्वस्या निवार्य्यत्वात् । इति चेन्न, इन्द्रादीनामिनद्रादिशब्दप्रभवत्येनद्रादि शब्दानां घटादिशब्दवत् प्रवाहानादिव्यक्तिपरम्परागतजातिवाचित्वात् । यथा हि शिल्पी शिल्पशास्त्रावगतिमनद्राद्याकारं रमृत्वा तदाकारां प्रतिमां निम्माति तथा प्रजापतिर्वेदावगतं पूर्व पूर्वेन्द्राद्याकारं रमृत्वा तत्तदाकार विशिष्टानिनद्रादीन् सृजतीति हि वेदेन क्षे व्याकरोत् सोऽन्तरिक्षम स्जदिति।

ननु माभूदर्थद्वारको वैदिकशब्दे विरोधः शब्दद्वारकस्तु स्यात्। मन्त्रार्थवादादीनां प्रतीयमानार्थे प्रामाण्यमुपपादितम् । तथा च मन्त्र-कतो वृणीते विश्वाभित्रस्य सूक्तम्भवति । संहिताकारपद्कारसूत्रकार-त्राह्मणकाराणामित्यादिप्रामाण्याद्वेदस्य पौरुषेयत्वमनिवार्यमिति चेत्रायमपि दोषः। " विश्वामित्रस्य सूक्तम्भवतीत्यादि " वेदशब्देभ्यो विश्वामित्रादीनां तत्तत्सूक्तविशेषदर्शनगदिरपक्तःय विशेषात्रामरूपाणि चानुसन्धाय पूर्विकल्पानुष्ठितपुरयवशात् विश्वामित्रादीनसुक्तादीनन धीत्यैव द्रष्टुं समर्थान्त्रजापतिः सुष्ट्वा मिश्वामित्रादिपदेषु निवेशयति । श्रनधीत्य तत्तात्स्कादिदर्शनसामर्थ्यमेव च मन्त्रकृत्वादिकं, ततो न वेदानित्यत्वापत्तिः । स्रथ स्याचतुरमुखस्य स्वमानेन परार्द्धद्वयजीवनः, चतुःर्यु गसहस्रक्षपैकेकदिवसात्मकस्यावान्तरकल्पावसाने प्रमाण्रात्रिरूपे नैमिन्तिकप्रक्ये भूभु वस्स्वरिति त्रैलोक्यमात्रस्य नाश इति वेदसत्वात् भवतु वेदशब्दपूर्विका तदनन्तरसृष्टिः । तदीयवर्षशताव साने तावत्प्रमाणो यः प्राकृतप्रलयकालः तदाऽन्याकृतपर्य्यन्तसर्व्यनाशे वेदस्यापि नाशावश्यम्भावात् कथन्तदनन्तरं महाकल्पादौं वेदशब्द पूर्विवका सृष्टिः ? कथञ्च प्राक्ततप्रलये नरयतो वेदस्य नित्यत्विमिति चेदुच्यते:--

तदा वेदानां नाशो न दोषः। "छन्दांसि जिहारे तस्मादि "
ति श्रुतिषु महाकल्पादौ तेषामि सृष्टिश्रवणात्। समानुपूर्वीकत्वेतु नित्यत्वे नास्ति विरोधः। महाकल्पावृताविष सृज्यानां
समाननामरूपत्वात्। न च तद्सिद्धिः। "यो ब्रह्माणं विद धाति पूर्वे योवे वेदांश्च प्रहिणोति तस्मा" इति मन्द्रो महा- कल्पादी ब्रह्मसृष्ठयनन्तरं तस्मै वेदान्तप्रदानश्रवणस्य ब्रह्मा शिल्पि न्यायेन पूर्विकलपइन्द्रादीनां नामक्तपाणि मन्त्रार्थवादेभ्योऽवगत्य तत्समाननामक्तपानिन्द्रादीन्सृजत्वियेतदर्थत्वात । तस्माद्देवादीनां विद्यह्वतामर्थित्वसामर्थ्ययोगादस्ति ब्रह्मविद्यायामधिकार इति सिद्धम् । तदुपर्य्यपि बादरायणस्सम्भवात् ॥ २६ ॥

विरोधः कर्म्मणीति चेन्नानेकपतिपत्ते ई र्शनात् ॥२७॥ शब्द इति चेन्नातः प्रभावात्प्रत्यचानुमानाभ्याम् ॥२८॥ अत्तर्पवच नित्यत्वम् । ॥२८॥ समाननामुरुपत्वाचावृतावष्यविरोधो दर्शनात् स्मृतेश्च ॥३०॥

#### इति देवता अधिकरणम्।

पूर्वाधिकरणे सामान्येन देवानां तद्मीष्मितपरोपासनाधिकार्गेऽस्तित्युक्तम् । त्र्रथोपासनाविशेषेषु देवताविशेषाणामधिकारोऽस्ति न विति चिन्त्यत इति सङ्गतिः । त्र्रास्त छान्दोग्ये मधुविद्या, तस्यां वस्वाद्य उपास्याः प्राप्यश्च श्र्यन्ते, तस्यां वस्वादीनां नास्त्य धिकारः स्वस्य स्वोपास्यत्वासम्भवात् । स्वपद्प्राप्तेः फलत्वासम्भवाते पूर्वपद्यः । किञ्च "तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिरायुर्होपासतेऽमृत्ति श्रुतिःन देवादीनां त्रद्धाविद्याधिकारप्राप्त्यर्था, मनुष्या-ग्रामिव तेषामप्यर्थित्वादिसत्वेनाधिकारस्य स्वतः प्राप्तत्वात् । किन्तु ज्योतिषां ज्योतिर्व्रद्धावेषास्त्रेवाधिकारस्य स्वतः प्राप्तत्वात् । किन्तु ज्योतिषां ज्योतिर्व्रद्धावेषास्त्रेवाधिकारस्य स्वतः प्राप्तत्वात् । किन्तु ज्योतिषां ज्योतिर्व्रद्धावेषास्त्रेवाधिकारस्य स्वतः प्राप्तत्वात् । किन्तु ज्योतिषां न्योतिर्व्रद्धावाधिकारस्त्रेषामि स्वान्तर्यामितया ब्रद्धापासन वस्मभवात् । यएतामवं ब्रद्धापित्वदं वेदेत्युपसंहारे ब्रद्धाविद्यात्वश्रव-गात्, तेषामिप भाविवस्वादित्वप्राप्तिपूर्व्वकब्रद्धप्रेष्कासम्भवाच । मध्वाद्यसम्भवादनधिकारञ्जेमितः । ॥३०॥ ज्योतिषि भावाच ॥३१॥ नावन्तु बादरायणोऽस्ति हि ॥३२॥

#### इति मध्वधिकरणम्।।५॥

वस्वादीनामर्थित्वसामर्थ्यसद्भावान त्रह्मविद्यायामधिकारोऽस्ती त्युक्तं, तर्हि शृद्रस्यापि तत्सद्भावादधिकारः स्यादिति शङ्कानिवृत्त्य-र्धमस्याधिकरण्स्यारम्भः । अस्ति च छान्दोग्योपनिषदि शृद्राणा- मधिकार लिङ्गम्। तत्र हि सम्वर्गिविद्यायां विद्याधिकारिणः शूद्रे - त्यामन्त्रणं दृश्यते। त्राजहारेमाः शूद्रानेनैव मुखेन मामालापियः ज्यथां इत्येव तत्रोपाख्यायते। एवं शूद्रस्थापि विद्याधिकारोऽस्ति-ति प्राप्ते राद्धान्तः । शृद्राणां तावन्न ब्रह्मस्वरूपतदुपासनप्रकारपरि-ज्ञानोपायोऽस्ति । न च पुराणादिकं तदुपायः । "इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपृशृंहयेदि "ति वेद्तात्पर्य्यति एँ यार्थत्वेन तस्य विनियुक्तत्वात्। शूद्र त्यामन्त्रणमपि न शूद्राणां विद्याधिकारे लिङ्गम्। इह शूद्रशब्द स्य रुढ़्या जातिवाचित्वाभावात् । शुचेर्दश्चेत्युगादिस्त्रेगे 'शच शोक' इति धातोः निष्पन्नस्य तस्य योगेन शोचित्तत्वार्थकत्वान् । किञ्च जानश्रुतेः चत्रियत्वावगमाद्पि तद्विषयशूद्रशब्दो यौगिकः। उपाख्यानोपक्रमे—''जानश्रुतिर्ह पौत्रायणः श्रद्धादेयो बहुदायी बहु पाक्य श्रास सह सर्वत श्रावसथान्मापयाञ्चक्रे, सर्वत एव मेऽन्न-मत्स्यन्तीति जानश्रुतेर्दानपतित्वं सर्वेभ्यः पक्वान्नरायित्वञ्चोक्तम् । मध्ये च "सह सञ्जिहान एव चत्तारमुवाचे" ति चतृप्रेषण्म । "इयं जाया श्रयं प्रामो यस्मिन्नास" इति रैक्वाय कन्याप्रदानं, रैकस्त दा यत्र शामे स्थितस्तस्य ग्रामस्य दानञ्चोक्तम् । एतेर्लिङ्गे जीनश्रतेः च्नियत्वमवगतम् । स्यादेतज्ञानश्रुतेः चत्रियत्वनिर्धारणमिह प्रायपाठ सत्याधीनं तत् त्राभिप्रतारिणः चत्रियत्वनिर्णयाधीनं तद्पि तस्य चैत्ररथत्वनिर्धारणाधीनं तच तस्य कापेयाज्यत्वनिर्धारणाधीनं तत्कुतो निर्धार्यते इति चेदत्रोच्यते । कापेयस्तावत् श्रुत्यन्तरबलात् चित्ररथयाः जकत्वेन प्रत्यभिज्ञायत इति ताविज्ञिविवद्म् । तत्सहोपविष्टोऽभिप्र-तारी कापेययाच्यः, चित्ररथवंश्यश्चेति बुद्धिरौत्सर्गिकी । बाधका-भावात् कापेययाजकयोगेन चित्ररथवंश्यत्वसिद्धिः । तस्मात्सम्वर्ग-विद्यान्वयिनोद्धं योत्रोह्मणस्य द्वितीयः चत्रिय इत्युत्तरदर्शनात् । तत्रायपाठादिपरैक्वस्य द्वीतीयो जानश्रुतिः च्त्रियः। अत इह आं-मन्त्र्यमाणस्य च्त्रियत्वावगमात् न शूद्रत्यामन्त्रणेन तस्य विद्योधि-कारः विद्याप्रदेशेषु उपदेशस्य उपनयनसंस्कारपरामर्शात् शूद्रस्य तद भावोभिलापाच न शूद्रस्य विद्याधिकारः।

छान्दोग्ये हो वमुपाख्यायते—शेशवे मृतपितृकस्मत्यकामो विद्यार्थमाचार्यमुपेत्य ब्रह्मचर्यकचरिष्यामि, किं गोत्राहमिति मातः रम्पृष्ट्वा तया त्वज्ञनकपरिचरणं कृत्वैव स्थिताऽस्मि नाहं गोत्रं वेदेत्युक्तः गौतममासाद्य, ब्रह्मचर्यं भवित वत्स्याभ्युपेयां भगवन्त मित्युक्त्वा 'किं गोत्रस्त्वमिति पृष्टो ''नाहं गोत्रं वेद माताऽपि नावेदीत् माता मे जवाला सत्यकामोऽहमित्युवाच । अथ गौतम स्सत्यवचनेन नायमब्राह्मण् इति निर्धार्य "सिमधः सौम्याहरोपत्वा नेष्य "इत्युक्तवान् । शूद्रत्वाभावनिर्णये सित तमुपनेतुमनुशासित् प्रयुक्तो गौतमस्तस्मान्नास्ति शूद्रस्य विद्यायामधिकारः। किञ्च शूद्रस्य वेद्वाक्यअवण्यतद्ध्ययनतद्धीचचारज्ञानानुष्टानानि प्रतिषिध्यन्ते। "पद्यूक्त्वाक्यअवण्यतद्ध्ययनतद्धीचचारज्ञानानुष्टानानि प्रतिषिध्यन्ते। "पद्यूक्त्वाक्यअवण्यतद्ध्ययनतद्धीचचारज्ञानानुष्टानानि प्रतिषिध्यन्ते। "पद्यूक्त्वा एतत् श्मशानं यच्छूद्रस्तस्माच्छूद्रसमीपे नाध्येतव्यमित्ति । न चास्योपदिशेद्धम्भं न चास्य व्रतमादिशेदिः ति स्मृतेअ । तस्मात्र शूद्रस्य विद्यायामधिकार इति सिद्धम् । "शुगस्यतदनादरश्रव-गात्तादा द्रवणात् सूच्यतेहि ॥३३॥चित्रयत्वावगतेअ॥३४॥चोत्तरत्र चैत्र योन्तादा द्रवणात् सूच्यतेहि ॥३३॥चित्रयत्वावगतेअ॥३४॥चोत्तरत्र चैत्र रथेन लिंगात् ३४ संस्कारपरामर्शात्तदभावाभिलापाच॥३६॥ तदभाविन धरिणो च प्रवृत्तेः ॥३७॥ श्रवणाध्य यनार्थप्रतिषेधात् ॥३६॥ स्मृ-विश्व ३६॥ इत्यप्शूद्राधिकरणम् ।

एवं प्रासिक्षकेऽधिकरणात्रये वृक्ते यदक्षुष्ठाधिकरणान्ते स्थितं तत्स्त्रद्वयेन समापयति । श्रास्मक्षक्षुष्ठमात्रे पृरुषे प्राण्णशब्दनिर्द्दि स्थितं ततो निस्सृतमिदं सर्वं जगदुद्यतवञ्जतुल्यादेतस्माद्यन्महृतो भयं तस्माद्धेतोः एजति, कम्पते । तच्छासनातिवृत्तौ प्रत्यवायोन्भविष्यतीति भयात् म्वम्त्रकार्येषु प्रवर्त्तते । "भयादस्याग्निस्तपति भयात् म्वम्त्रकार्येषु प्रवर्त्तते । "भयादस्याग्निस्तपति भयात् स्वय्यादि । एवं रूपात्कम्पनादि श्रक्कुष्टप्रमितः परमात्मा । 'न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भानित कुतोऽयमग्निः तमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासासर्वे मिटं विभाति" ति परमात्मसाधारणं सर्वतेजसां छादकं तेषां कारणभूतमनुग्राह्यकञ्च श्रङ्गुष्ठमात्रपुरुषस्य ज्योतिर्द्रश्यते ।

तंदेवा ज्योतिषां ज्योतिः यस्यादित्यो भामुपयुज्य भातीत्यादिः श्रुत्यन्तरदर्शन।त् ' अथर्वणस्यैव न तत्र सूर्य्य इति मन्त्रस्य पाठाच । एवम्भूतज्योतिर्दर्शनाद्िष अङ्गष्टमात्रः पुरुषः परमात्मा । "कम्प्नात्।४०। ज्योतिर्दर्शनात् । ४१ । इति प्रमिताधिकरणस्य शेषोभागः ॥

पूर्वं दहराकाशस्य परत्रहात्वसमर्थनायाल्पश्र तिपरिहारे कृते तत्त्र-

सङ्गादङ्गुष्ठमात्रस्य परमात्मत्वं साजितम् । तत्प्रसङ्गागतन्तु अधिकरण्-त्रयम्। त्रथ पूर्वप्रकृतदहरविद्याया बुद्धिस्थत्वेन तद्नन्तरश्रतस्याकाश-वाक्यस्य परमात्मपरत्वं निरूप्यत इति सङ्गतिः। छान्दोग्ये दहरविद्या-नन्तरं श्रूयते। " आकाशो ह वै नामरूपयोर्निर्वहिता ते यदन्तरा तद्त्रह्म तद्मृतं स आत्मे" ति । अत्रायमाकाशः परमोत्मा न सुक्तात्मा, मुक्तात्मभेदोपपादकनामरूपनिर्वोद्द्वश्रवणात् । नाम्रूपकर्तृत्वन्तु जीवस्य न बन्धमुक्तयवस्थयोः सम्भवति जगद्वयापारिनषेधात् । तत्तु परमात्मन एव धर्माः। "नामरूपे व्याकरवाणि, तस्मादेतद्ब्रह्म नामरू-मत्रक्च जायते । " इत्यादिश्रुतेः ब्रह्मांशभूतस्य प्रत्यगात्मनः ब्रह्मव्यति-िक्तिस्थित्यभावे न ब्रह्मामित्रत्वेऽपि स्वासाधारणधर्ममवत्वेन भेदोऽपि " प्राज्ञेनात्मना । सम्परिष्यक्तो न बाह्यं किञ्चन वेद नान्तर मिति " सुषुप्ती "प्राज्ञनान्वाक्तढ उत्सर्जन्यातीत्युत्कान्ती चालपज्ञतया जीवाद्भंदे सर्वज्ञतया परमात्मनोव्यपदेशात्। ''सर्वस्याधिपतिः सर्वस्य वशी सर्व-स्येशानः सर्वमिद्मप्रशास्ति एष सर्वेश्वरण इत्यादि श्रुतिभ्यस्तयोर्भेदः । तस्मादाकाशशब्दायः परमात्मैवेति सिद्धम् । "आकाशोऽर्थान्तरत्वादि-व्यपदेशात् । ४२ । सुषुव्ततुत्क्रान्त्योर्भदेन । ४३ । पत्यादिशब्देभ्यः ।४४ । इत्यार्थान्तरत्वाधिकरण्म् ॥ १० ॥ इत्यात्मपरमात्मतत्त्वादर्शे प्रथमाध्याय स्य तृतीयपादस्थसूत्राणां विमर्शः।

इह पादे साङ्ख्यतन्त्रप्रतिपादनच्छायापन्नानां वाक्यानां साङ्ख्याभिमतार्थनिरासेन त्रह्मणि समन्वयः प्रतिपाद्यते । काठके श्रूयते— ''इन्द्रियेभ्यः परा ह्यर्था त्र्र्थेभ्यश्च परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धिबुद्धिरात्मा महान्परः । महतः परमव्यक्तमव्यक्तात्पुरुषः परः । पुरुषात्र परं किञ्चित्सा काष्टा सा परा गतिरि" ति । ननु साङ्ख्याभिमतं प्रधानिमदमव्यक्तं, ''महतः परमव्यक्तमव्यक्तात्पुरुषः पर" इति तत्प्र-क्रियाप्रत्यभिज्ञानात् न तु शरीरमव्यक्तं, व्यक्ते तस्मिन्नव्यक्तशब्दस्य शक्त्यभावात् । एकेषां कठानां शाखायामानुमानिकम्प्रधानमपि जगत्कारणत्वेन श्रवणाचिति चेन्न । त्र्यव्यक्तशब्देनात्र शरीरस्यैव क्रपकेण रथसाद्दर्यन श्रह्णात् । तथाहि "त्र्यात्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु । बुद्धिन्तु सार्थि विद्धि मनः प्रश्रहमेव चे" त्यादि वचनेन रथन्त्रेन कृपितं शरीरन्तु परिशेषाद्व्यक्तशब्देनोच्यते ।

ननु व्यक्तराव्दाहं शरीरं कथमव्यक्तराद्ववाच्यम्भवतीति चेन्ना यं दोषः । भूतसू इमस्याव्यक्तस्यावंस्थान्तरापन्नत्वेन्न शरीरत्वाभिधा-नात् । कारणात्मना शरीरमब्यक्तशद्भवाच्यं, कार्यकारणयोरभेदात्। यदि सूद्दमञ्याकृतमभ्युपगम्यते तर्दि तदेव साङ्ख्यमतापन्नमिति वथं तन्निरसनम् । स्वतन्त्रमेवाव्याकृतं कार्याणि साधयतीति । साङ्ख्यमः तित्ररसनीयम् । परमपुरुषाधीनत्वात् तेन प्रयमाण्मेवाव्याकृतम्महदा-दिकार्यजातं साधयतीत्यसाकमभ्युपगम इति विशेषः। किञ्च यदि साङ्ख्याभिमतमव्यक्तमिति श्रुतिरवद्यत् तदा तस्य तत्कार्यस्य व्यक्त-जातस्य ज्ञेयत्वभण्यवद्यत् । प्रकृते तथात्वं नास्तीति न प्रधानमञ्यकत-शब्दवाच्यम् । व्यक्ताव्यक्तज्ञविज्ञानानमोक्षः इति साङ्ख्यानामुद्धोषात् । ननु " अशब्दमस्पर्शमरूपमन्ययन्तथाऽरसन्नित्यमगन्धवच यत् । अना-द्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचाय्य तन्मृत्युमुखान्प्रमुच्यते " इत्यनन्तर-मेव सा श्रुतिरव्याकृतम्प्रधानं वद्ति । व्यक्तधर्मभूतशद्वादिनिषेधो-नामव्यक्तपर्यवसानस्य न्यायत्वात् महतः परत्वोक्तेश्च यत्तदिति सा-मान्यतोऽपि निर्देशस्याच्याकृतपरत्वौचित्यादिति चेन्मैवम् । 'विज्ञान-सारथिर्यस्तु मनः प्रश्रहवान्नरः । सोऽध्वनः पारमाप्रोति तद्विष्णोः। परमम्पद्सि" ति परमपुरुषप्रवरणात् । स एव ह्यन्यत्र निचाय्यत्वेन प्रतिपाचते । श्रपिचास्मिन्प्रकरणे प्राप्यस्य परमपुरुषस्य प्राप्युपायस्यो-पासनस्य प्राप्तुरुपासकस्यचेति त्रयाणां ज्ञेयत्वेनोपन्यासः प्रश्नश्च दृश्यते तस्मान्नेह तान्त्रिकस्याव्यक्तस्यानुवाद्रप्रसक्तिरस्ति । ऋपि च "वुद्धेरात्मा भहान्पर " इत्यत्र महत्त त्वन्न प्राह्मम् ' चेतनरूढात्मशब्द्सामानाधिकर-एयात् । अतोऽपि जीवात्मपरत्वेनोच्यमानमव्यक्तं न साङ्ख्यतन्त्र-सिद्धं प्रधानमिति युक्तं महत्तत्वपरत्वानभिधानात्। " अनुमानिकम-प्यैकेषामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्दर्शयति च । १। सुदमम्तु तद्रहत्वात् । २ । तद्धींनत्वादर्थवत् । ३ । ज्ञेयत्वावचनाच । ४ । वद्ती-ति चेन्न प्राज्ञोहि प्रकरणात् । ४ । त्रयाणामेव चैवमुपन्यासः प्रश्नश्च । ६ । महद्गच । ७ । इत्यनुमानाधिकरण्यम् ॥ १ ॥

पूर्वत्र म्हपकवाक्ये शरीरश्रवणाद्व्यक्तं शरीरं न तन्त्रसिद्धा प्रकृ-तिरित्युक्तम् । तर्हि तद्श्रवणात् तन्त्रसिद्धाः प्रकृतिस्स्यादिति प्रत्यवस्था-नात्सङ्गतिः । श्वेतोश्वतरोपनिषदि पठयते "श्रजामेशं लोहितशुक्तकृष्णां

बह्वीः प्रजाः सृजमानां सरूपा इत्यादि । अत्र ब्रह्मात्मकाऽजा तु साङ्ख्यतन्त्रसिद्धा प्रकृतिः । विशेषनिर्णायकाभावात् । यथा ग्वितश्चमस ऊर्द्धत्रेबुध्नस्तस्मिन्यशोनिहितमित्याणस्मनमन्त्रे चमसशब्देन चम्यते भद्यतेऽनेनेति व्यत्पत्तिमता भद्मासाधनमात्रं प्रतीयते न कश्चिद्विशेषः यौगिकशब्दानामर्थप्रकरणवाक्यशेषादिभिर्वि-नाऽर्थनिश्चयासम्भवात् । तत्र यथेदं तच्छिर एष ह्यर्वाग्बिल्श्चमस ऊर्द्ध व वुष्न इति वाक्यशेषः शिरोऽत्र चमसइति निश्चायकोऽस्ति नैविम-हाजा तन्त्रसिद्धाप्रकृतिरित्यत्रिकिञ्चिन्निश्चायकमस्ति । अपि च "तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिरश्र । यद्तः परोद्तिज्योतिरित्यादि श्रुतिप्रसिद्धं ज्योति-ब्रह्म उपक्रमः प्रारम्भकं प्रवत्तं कं कारणमिति ब्रह्मकारणकत्वाम्नानाद् ब्रह्मात्मिकाऽजा प्रतिपत्तव्या। तैतिशीया हि "अग्गोरग्गीयान्महतो मही-वानि"ति मन्त्रेण ब्रह्मोपक्रम्य "सप्तप्राणाः प्रभवन्ति तस्मादि " त्यादि-नां "यस्माज्ञाता न परा नैत्र किञ्चना सं"त्यन्तेन प्राणसमुद्रपर्वतादिकस्य सर्वस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मण्रस्तकाशात् प्रभवमधीयानास्तेषाम्मन्त्राणांम्मध्य एव 'श्रजामेकामि'ति मन्त्रं पठन्ति । श्रतोऽत्र ब्रह्मात्मिकाऽजा विविध्त-तेत्यवसीयते । ननु कथं प्रकृतेः परमेश्वरकारणकत्वं जन्मराहित्यञ्च ? स्थूलसूच्मभेदान्नेतद्विरुद्धं, यथा मधुविद्यायां आदित्यस्यैकस्यैव कारणा-वस्थायां मधुत्वव्यपदेशानई सूद्दमत्मना स्थितस्य कार्यावस्थायां वस्वादि-देवभोग्यमधुत्वेनोद्यास्तमयत्वेन च कल्पनमविरुद्धं तद्वत्प्रकृतेऽपि, तस्मा न्मन्त्रप्रोक्ता ब्रह्मात्मिमकाऽजेति सिद्धम् ।

" चमसवद्विशेषात्। ६। ज्योतिरुपक्रमा तु तथा ह्यधीयत एके। ६। कल्पनोपदेशाच मध्वादिवद्विरोधः। १०।

### इति चमसाधिकरणम्।। २।।

श्रजाशब्दस्य स्वतन्त्रप्रकृतिपरत्वे विशेषकस्याभावात् वाक्या-न्तरानुराधेन त्रह्मात्मकत्वं साधितम्। तदत्र न प्रसरति । त्रह्मसत्वे सङ्ख्याध्वित्रयात्ते न विनैव सङ्ख्यापूरणेनात्रह्मात्मिका प्रकृतिरिति नि-श्रयसम्भवादिति शंकया सङ्गतिः। वाजसनेयिनस्समामनन्ति "यस्मिन्य-श्च पंचजना श्राकाशश्च प्रतिष्ठितः, तमेव परमात्मानं विद्वान्त्रह्मामृतमिति श्चयममान्त्रस्साङ्ख्यतन्त्रसिद्धत्वपरः पंचविशतिसङ्ख्याप्रतीतेः। तत्प्र- तीतिश्च पञ्चशब्द्विशेषितात्पञ्चशब्दात्, 'एवम्प्राप्ते तिद्धान्तः । पञ्चित्रं । तिद्धान्तः ह्यापसङ्महाद्धि न साङ्ख्यतत्त्वप्रतिपत्तः, तेभ्यः प्रथमावात्, तद्वैलक्षण्यात् । यस्मिन्पञ्च पञ्चजना इति यच्छब्द्रनिर्द्धिःस्य सर्वाधारस्य परमात्मन अकाशस्य चातिरिक्तत्वात् । यस्मिन्पञ्च जना इत्यत्र दिक् संख्ये संज्ञाथामिति समासस्तस्य संज्ञाशब्दत्वमभ्युपग्नयोपपद्यते । ननु तर्हि पञ्चजनसंज्ञिकाः केचिदिह वर्णनीया इति चेत्-सत्यम् । सन्त्येव वाक्यअताः प्राणाद्यः । "प्राणस्य प्राणमृत चच्चपश्चचः श्रोत्रस्य श्रोत्रमन्नस्यान्नं मनसो ये मनो विदुरितिः वाक्यशेषे हि पष्ट्यः श्रोत्रस्य श्रोत्रमन्नस्यान्नं मनसो ये मनो विदुरितिः वाक्यशेषे हि पष्ट्यः नतैः प्राणादिशःवदैः प्रसिद्धाः प्राणाद्यः श्रूयन्ते । ननु शतपथन्नाह्यणे माध्यन्दिनानामेवान्नपाठो न काण्वानामतस्तेषां प्राणाद्यः पञ्चपञ्च जना न स्युरिति चेदुच्यते । काण्वानां पाठेऽन्नेऽसिति 'तह वा ज्योतिषां ज्योतिरि' ति पूर्वमन्त्रपठितज्योतिषा पञ्चत्वसंङ्ख्यापूर्यत । तस्माद्नहास्यसम्बन्धराहित्यस्य प्रधानस्य न श्रुतिवेद्यत्वम् " न संख्योपसंग्रहाद्पि नानाभावाद्तिरेकाच्च ॥ ११ ॥ प्राणाद्यो वाक्यशेषात् । १२ ॥ ज्योतिषैकेषामसत्यन्ने ॥ १३ ॥

### इति संख्योपसंप्रहाधिकरणम् ॥ ३ ॥

मा भूवन्पञ्चपञ्चजनास्सांख्यतत्वानि तथापि ब्रह्म कारणमिति सिद्धांत्यिभमतं न सिद्धयति, कारणवाक्यानां परस्परिवरोधेन कविद्पि प्रतिष्ठितत्वाभावात्। तानि विहाय स्मृत्यनुसारेण प्रधानस्य व कारण- क्ष्या वक्तव्यत्वादिति प्रत्यवस्थानात्सङ्गतिः छान्दोग्ये " सदेव सोम्येद्मप्र आसीदेकमेवाद्वितीयमि" ति सत्पूर्विका सृष्टिराम्नाता। तत्रैव "तद्धैक श्राहुरसदेवेद्मप्र आसीदि"त्यसत्कारणवादमुपिक्चिप्य "कुतस्तु खलु सौम्येवं स्यात्कथमसतस्सज्जायेते" ति असत्कारणवादं निराकृत्य 'सदेव सोम्ये'ति सत्पूर्विका सृष्टिः स्थिरीकृता। तैत्तिरीयके तु छान्दोग्ये निराकृतमसत्कारणवादं परिगृह्म असत्पूर्विका सृष्टिराम्नाता। " असद्वा इद्मप्र आसीत्ततो वे सद्जायत" इति। वृहद्रारण्यकेऽपि तथैवान्नायते एवं कारणवाक्यानां परस्परविरोधेन ब्रह्म जगत्कारणमिति निश्चेतुं न शक्यम्। अत आप्रतमकपिलादिप्रणीतस्मृतिभिः प्रधानं कारणमिति निश्चेतुं न शक्यम्। अत आप्रतमकपिलादिप्रणीतस्मृतिभः प्रधानं कारणमिति निश्चेतुं न शक्यम्, तत्रीव सर्वाणि कारणवाक्यानि योजनीयानि, इति पूर्वपनः। अत्र स्रद्धाण्य जगदुरपद्यत इति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र स्मृति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र सिद्धान्तः, परम्रह्मण्यव जगदुरपद्यत इति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र स्मृति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र सिद्धान्तः, परम्रह्मण्यते जगदित्पद्यत इति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र स्मृति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र सिद्धान्तः, परम्रह्मण्यते जगदित्पद्यते इति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र सिद्धान्तः, परम्रह्मण्यते जगदित्पद्यते इति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त्र सिद्धान्तः, परम्रद्धान्तः, परम्रह्मण्यते जगदित्पद्यते इति निश्चेतुं शक्यते। जगन्त

ज्जन्मादिसूत्रे | सवज्ञत्वसंत्यसंकल्पत्वादिविशिष्टम्ब्रह्म यथा व्यपदिष्टं तथा भूतस्य तस्यैकस्यैव "तस्माद्वा एतस्मादात्मन त्र्याकाशास्तम्भूतः, तत्तोजोऽस्जते" त्यादि श्रुतिभिराकाशादिषु कारणत्वेन प्रतिपादनात्। नन्वस्तु तथा प्रतिपादनं तथाऽप्युदाहृतवाक्यजातिविगानं कथं समाधेयम् ? उच्यते, त्र्यानन्दवल्यां "सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायये"ति पदेन पूर्वप्रकृतमानन्दमयं परामृश्य तस्य जगत्सृष्टिसंकल्पमुक्त्वा " इदं सर्वमसृजत यदिदं किञ्चे"त्यादिना तस्य सर्वस्रष्टृत्वसर्वानुप्रवेशसर्वात्मभावानिभधाय, तद्प्येष स्रोको भवती त्युक्तं सर्वस्मन्नर्थे साचित्वेन 'त्र्यसद्वा इद्मप्र त्र्यासीदि'ति स्रोक उदाहृतः। तस्मादानन्दमयसमा कर्षात्। त्रसच्छव्दस्तिसमन्नेवानभिव्यक्तनामक्त्पाभिप्रायो बक्तव्यः। तस्माद्वाककारणकं जगदिति सिद्धम्। "कारणत्वेन चाकाशादिषु यथा व्यपदिष्टोक्तेः। १४। समाकर्षात्"। १४।

### इति कारणत्वाधिकरणम् ॥ ४॥

यद्यपि पूर्वाधिकरणेषु सकलवेदान्तप्रसिद्धत्रह्याधिष्ठानत्वेन प्रधानस्य जगत्परिणामित्वमुक्तम् । तथापि तथाभूतं ब्रह्म सांख्यपुरुष स्तरिमन्नेच सर्वेषां वेदान्तानां पर्य्यवसानमभ्युपेयं सवपूर्वा-धिकरणाचेपेणायम्पूर्वपचः तत एवास्य पूर्वाधिकरणसङ्गतिश्च कौषीतकीत्राह्मणे अजातशत्रुर्नाम काशिराजः स्वसमीपमा-गस्य 'ब्रह्म ते ब्रुवाणी, त्युक्तवन्तं बालाकिं गार्ग्यं सहस्रं दद्म एतस्यां वाचि जनको जनक इति वै जना धावन्तीति प्रशस्य बालांकिना ",य एवैष त्रादित्ये पुरुषस्तमेवाहमुपास " इत्यादिभिवीक्यैत्र ह्यत्वेनोपदिष्टा-नादित्यचनद्रविद्युत्स्तनयित्न्वादिगतान् पुरुषानब्रह्मत्वेन तत्पुरुषोक्तयन-न्तरमेव प्रत्योख्याय ततस्तूष्णीम्भूते तस्मिन् किमेतावदेव परिज्ञानमिति पृष्ट्वा तेनैतावदेवेत्यभिमतं ' मृषा वै खलु मासंवदिष्ठा ब्रह्म ते व्रवाणीं त्युक्त्वा तमपोद्य " यो वै बालाक एतेषां पुरुषाणां कर्त्ता यस्य चैतत्कर्म स वै वेदित्वय " इति स्वयमुपदिदेश । यो वेदित्वये-नोपदिष्टः स पुरुषोत्तमः न तु साङ्ख्यतन्त्रसिद्धः पुरुषः। त्रह्म तेत्रवाणीं हि अक्षिप्रकरणात्। 'यस्य चैतत्कम्में 'त्यत्र एतच्छब्द्स्तावत्प्रत्यचादि सन्निधापितसकलजगद्वाची प्रकर्गोपपदादिसंकोचकाभावात्। अतस्त त्समानाधिकरणः कर्मशब्दोऽपि कार्यत्वयोगेन सकलजगद्वाचीत्यभ्यपेय-मिति । ननु ' एतैर'त्मिभिर्इक् इति भोक्तृत्वम् । अथ " अस्मि न्प्राण एवैकथा भवती"ति सप्तम्यन्तिनिर्दृष्ठवेदित्वयपुरुषाश्रतमुख्य-प्राणसम्बन्धश्चे ति जीविलङ्गद्धयं वेदित्वयपुरुषस्य जीवत्वगमकवाक्य-शेषे श्रूयते इति चंत् , तस्य निर्वाहः प्रतर्द् निवद्यायामेवाभिहितः । उपक्रमोपसंहारवलात् । ब्रह्मपरत्वेन निश्चिते वाक्ये तन्मध्यगतान्यन्य लिङ्गानि तदनुरोधेन नेयानीति । कथं तन्नयनमितिचेत् । इत्थं जीवाति-रिक्तब्रह्मस्वरूपप्रतिवेधनार्थं जीवसंकीर्तनिमिति तदिदं प्रश्नव्याख्याना-भ्यामेव गम्यते प्रश्नस्तावद्राज्ञा गार्ग्यं प्रति कृतः । " कषे एतद्वालाके पुरुषोऽशयिष्ट क वा एतदभूत् कृत एतदगादिति ृंएवं राज्ञा पृष्टं सुपुप्तजीवाधिकरणमिवजानित गार्ग्ये हितानाम हृदयस्य नाड्य " इत्यादिना " तासु तदा भवति यदा सुप्तः

स्वप्नं न कथञ्चन पश्यतीत्यन्तेन जीवस्य मुपुप्त्यधिकरणं हृद्यावच्छिन्नं न्रह्म प्राप्तं मार्गतयाऽधिगन्तव्यासु नाडोषु सप्णमुक्तवा "श्र्यास्मिन्पाण एवेकधा भवती" ति राज्ञैव कृतं स्वप्रृष्टार्थविवरणम्। तस्य व्याख्यानिमदं सुषुप्तौ जीवस्य न्रह्मणि लयप्रतिपादकम्। "सता सोम्य तदा सम्पन्नो भवती" ति छान्दोग्यश्रुत्यैकाध्यात्। " यत्रैष एतत्सुप्तोऽभूत्। यस्य विज्ञानमयः पुरुषः कषे तदाऽभूत् कृत एतद्गादिति"। मुप्तेष एतत्सुप्तोऽभूत् य एष विज्ञानमयः पुरुषः तदैषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय य एषोन्तह द्य श्राकाशस्तस्मिन्छेत " इति वाजसनेयिशाखाम्नातवालोक्यजातशत्रुसम्वाद्गतप्रश्नोन्तरेकाध्यांच । तस्माद्वेदितव्यतयोपदिष्टः पुरुषस्सुप्तजीवाधिकरण्यंवेन ततो भिन्न उक्त इति भगवान् परमपुरुष एवेति सिद्धम् । " जगद्वाचित्वात् । १६ । जीवमुख्यप्राण्णिंगान्नेति चेत्तद्व्याख्यातम्। १७ । अन्यार्थन्तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामि चैवमेके"। १३ ।

### इति जगद्वाचित्वाधिकरणम् ॥ ४॥

वृहद्रारण्यके मैत्रेयीब्राह्मणे याज्ञवल्क्यः स्वयं प्रविव्राजिय-पया मैत्रेयीकात्यायन्योः स्वभार्ययोर्वित्तासम्बिभागं चिकीर्षन् वित्तेन किममृतत्वं प्राप्तुं शक्यमिति मैत्रेय्या पृष्टो यथोपकरण्वतां जीवितं स्यात्। "त्रमृतत्वस्य तु नाऽशास्ति वित्ते ने" त्युक्त् वा " येनाहन्नामृता स्यां किमहं तेन कुर्य्यां यदेव भग्वान्वेद तदेव मे ब्रही " ति तया पुनरमृतत्वं पृष्टः " न वाऽरे पत्युः कामाय पितः प्रिया भवत्यात्मनस्तु

कामाय पतिः प्रियो भवती " त्यादिभिः " न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वं प्रियम्भवत्यात्मनम्तु कामाय सर्वं प्रियं भवती " त्यन्तैर्वाक्यैः पतिजायापुत्रवित्तादिकं सर्वं यद्भोगार्थतयीव प्रियं भवति तं पत्यादि-सघेभोक्तारंमात्मानमुपक्रम्य '' आत्मा वा अरेद्रष्टव्यश्श्रोतव्या निदि-ध्यासितव्य " इत्यमृतत्वसाधनमात्मदर्शनं तत्साधनानि श्रवणादीनि चापदिश्य " आत्मिन खल्वरे हृष्टे श्रुते मते विज्ञाते इदं सर्वं विदित-मि " त्यात्मविज्ञानेन सर्वविज्ञानमुक्त्वा " स यथाऽ द्वे धाग्नेरभ्याहित-स्य पृग्थधूमा विनिश्चरन्त्येवं वा श्चरे ऽस्य महताभूतस्य निः श्वसितमेत-चरुग्वेदायजुर्वेदस्सामवेदाऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विवदाउपनिषद-रश्लोकास्स्त्राण्यनुच्याखानानि च्याख्यानानीष्टं हुतमाशितं पाचितमयञ्च लोकः परश्च लोकस्सर्वाणि च भूतान्गस्यैवैतानि सर्वाणि निःश्वसिता-नीति नामरूपात्मकसकलप्रपंचकारणत्वं प्रदृश्य एवैतेभ्या भूतेभ्यस्समुत्थाय तान्येवानुविनश्यति न प्रेत्य संज्ञाऽस्ती" ति तस्योत्पत्तिविनाशविशोषविज्ञानाभावानुक्तवा " एतावद्रे ति तस्यात्मना वेदनेनामृतत्वसाधनमुपसञ्जहारेति श्रमृतत्वसाधनवेदनेनोपक्रमस्तेनोपसंहारोमध्येचा श्र्यत मृतत्वसाधनात्मदर्शनश्रवण्यमननध्यानकीत्तर्नञ्च प्रकरण्स्य पर-मात्मविषयत्व एवोपपद्यते, न तन्त्रसिद्धपुरुषविषयत्वे । "नान्यः पन्था " इति श्रुतेः । श्रुतिविरुद्धस्य " पुरुषं निगु ग्रम्प्राप्ये " त्यादि-तान्त्रिकवचनस्य हेयत्वात् । कथम्ब्रह्माणि पतिजायादिवाक्यघटना । इत्थं पतिजायापुत्रवित्ताद्योमत्प्रयोजनायोहमस्य प्रियस्स्यामिति स्वसङ्घ-ल्पात्त्रिया न भवन्ति किन्तु परमात्मनस्खाराधकत्रियप्रतिलम्भन-विषयकामनानिवृ त्तय इति । परमोत्मा हि कर्म्मभिराराधितस्तत्तात्कर्मातु-प्रतिनियतदेशकालस्वरूपपरिमाणमाराधकानां तत्तद्वस्तुगतं प्रियत्वमापादयति। "एष ह्ये वानन्दयाती" ति श्रुतेः। न तु किमपि वस्तु स्वतः िपयमिप्रयं वा भवति । यथोक्तं भगवता पराशरेगा । 'तदेव प्रीतये भूत्वा पुनर्दुः खाय जायते । तदेव कोपाय पुनः प्रसादाय च जायते। तस्मादुःखात्मकन्नास्ति न च किञ्चत्सुखात्मकमि '' ति । नान्बर्त्थे पतिजायादिवाक्यं परमात्मविषयतां प्राप्नो तु नाम" तान्ये-वानुविनश्यती " त्यादि जीवपरामर्शः कथन्सद्विषयतां प्राप्नुयादिति चेत, इत्थं जीवस्तावदीश्वरादुत्पद्यते । यथा सुदीप्तात्पावकाद्विस्फुलिंगा" इत्यादिश्रवणात्। ऋतस्तया, कार्यकारणत्वाभ्यां भेदोमुख्यएव। कार्यस्य

तज्जस्वादिनातदनन्यस्वाद भेदोऽपि मुख्यः । तस्माजीवास्मशब्देन परमान त्मनाऽभिधानमित्याशमरथ्य त्राचारयी मन्यतेसा। "एष सम्प्रसादे। इसा-च्छरीरान्समुत्थाय परञ्ज्योतिरूपसम्पद्य, स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते, यथा नद्य:स्यन्दमानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपं विहाय यथा विद्वान्नामन रूपाद्विमुक्तः परात्परं पुरुषमुपैति दिव्यमि "ति शरीरादुःक्रमिष्यतो जीवस्य एवम्भावात् परमात्मना सह तादात्म्यभावात् जीवशब्देन परमात्मा Sिमधीयते । न तु परमात्मकार्यतया " न जायते म्रियते वा विपश्चित् ज्ञा ज्ञी द्वावजी, श्रजोनित्यः शाश्वताऽयमि" त्योदिश्रुतिसमृतिभिस्त-स्योत्पत्तिप्रतिषोधादित्यौडुलोमिराचार्यौ मन्यते सा। " य त्रात्मिन ति-ष्ठन्नात्मनोन्तरोऽयमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरं य श्रात्मानमन्तरीयमय-ति स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः, अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां सर्वा-त्मा " इत्यादिश्रुतेस्विनयम्यभूते जीवात्मन्यात्मतया परमात्मने।ऽवस्थि-तिर्हेतोजीवशब्देन परमात्माऽभिधीयते । इति नियम्यनियिन्तृःववित्का-शकुत्स्त श्राचार्यो मन्यते सा । तदेवं मुनित्रयमतद्वारा प्रसंगाद्भेदाभेद-प्रकारी भगवता दर्शितः । स्वमतत्वेन चश्रुतीनां विरोधपरिहाराय स्वाभाविको जीवब्राह्मणोर्भेदाभेदसम्बन्धः, "ब्रंशा नाना ब्यपदेशादि" त्यादिना प्रतिपादितः । तत्रीपक्रमे आत्मशब्दः परमात्मपर एव, तस्य व परमात्मन उपासनं मोन्नोपायत्वेन " त्रात्मा वा ऋरे " इत्या-दिनाऽभिधीयते । एतेभ्योभूतेभ्यःसमुत्थाय तान्येवानुविनश्यती " त्येनेन परमात्मपराङ्मुखस्य संसारा " न प्रेत्य संज्ञाऽस्ती " त्यनेन तदुपासकस्य मुक्तिनिद्दिश्यते तस्माश्चिद्चिद्भित्राभिन्ने सर्वकारणे मुक्तगम्ये सर्वनियन्तरि ब्रह्मणि मैत्रोयीब्राह्मण्वोक्यं समन्वितं भव-ती " ति सिद्धम्। " वाक्यान्वयात् ॥ १६॥ प्रतिज्ञांसिद्धेलिगमाश्म-रध्यः। २०। उत्क्रमिष्यत एवं भावादित्यौडुलोमिः ॥ २१॥ अवस्थिते-रितिक।शकुत्त्स्नः" ॥ २२ ॥ इति वाक्याधिकरणम् ॥ ६ ॥

# प्रकृत्यधिक्रगाञ्च प्रागव व्याख्यातम्

एतेन समन्वयोक्ताधिकरणसमुदायेन सर्वेऽप्युक्तानुककारणप्रति-पादनपरा वेदान्त व्याख्याता भवन्तीति शेषः । तस्मात्सर्वज्ञान- शक्तिबलैश्वर्यायनन्तगुणादिनिलये निश्शेपदोपदोषाघातसीम्नि परम्रह्म-णि श्रीष्ठरूपोत्तमे वेदान्तानां समन्वय इति सिद्धम् । यदि सर्वज्ञान-शक्त्यायाश्रयः परम्रह्मभूतो मुकुन्दाख्यो जगद्धेतुर्न स्यात्तर्हि प्रतिनियत कालकोकिलायु त्पत्तिः प्रतिनियतकालमम्बुदादिगर्जनादिः प्रतिनियत म्राह्मणादिवर्णाश्रमित्रयादिः प्रविनियतस्वर्गादिसुखं नरकादिदुःखञ्च न स्यात् । किञ्च मनसाऽप्यर्तवर्यरचनस्य जगतस्तदल्पैकदेशवृत्तिविवि-धनाडीजालादिसिन्नवेशविशिष्टशरीरस्य चात्पत्तिनं स्यादित्यादिकाः शास्त्रकम्लानुकूलतर्काश्चात्रानुसन्धेयाः । एतेन सर्वे व्याख्याता ब्या-ख्याताः ॥ २३॥

### इति सर्वब्याख्यानाधिकरणम् ॥ ७॥

श्चन्तस्तोयलसन्नवाम्बुद्घटा सङ्घट्टकारत्विषं चश्चिश्चित्तकमम्बुजायतदृशं विम्वाधरं सुन्दरम्। मायूरच्छद्वद्धमौलिविलसद्धिमञ्जभालञ्चल द्दीप्यत्कुरुडलरत्नरिश्मविलसद् गरुडद्वयोद्धासितम्॥ १॥

काञ्चोन्पुरकंकण्यु तिलसत्केयूरभूषान्वतं श्रीराधामुखपद्मलुब्यमधुपं वन्यप्रसृतस्त्रजं। श्रन्योऽन्यं रसबद्धप्रेष्ठद्यितादे। च्वेल्लिवीतं लस-द्रासक्रीडनले। लुपं मनसिजाक्रान्तं सुकान्तम्भजे।। २॥

यद्वज्ञःस्थलमन्दिरं प्रविलसन्माणिक्यमुक्तावली देविनन्दोलनरागलोलहृद्या निस्सीमभाग्योद्या श्रीराधासमलंकरोति करुणापीयूषपाथोनिधिं वन्दे कुञ्जविहारिणं प्रतिदिनं राधानिवासालयम् ॥ ३॥

हरेः श्रीकालिन्दाश्चरण्युगलं कीस्तुमभृतः ॥ हरेः श्रीकालिन्दाश्चरण्युगलं कीस्तुमभृतः ॥ सदा ध्येयं वन्द्यं निरवधिककारुण्यजलधेः। यदासत्त्वा चेतो निरवधिवमुक्तवे प्रभवति ॥ ४॥ महर्षिश्री ६ सनन्दादिप्रवर्त्तितानादिवैदिकसत्सम्प्रादायानुगताशेषरिसकचक्रचूडामणिस्वामीश्रीहरिदासपादपद्माश्रिताश्रितश्रीस्वाभिनिशरणदेवशिष्येण कुरुन्तेत्रान्तर्गतपुण्डरीकप्रामलब्धजनिना श्रीवृन्दावनवास्तव्येन गौडवंशावतंसश्रीशालप्रामोपाध्यायात्मजेन श्रीवृन्दावननिवासि तर्कोभयमीमांसापारावारीण
श्रीसुदर्शानाचार्य्यशास्त्रिलव्धविद्ये न तर्क-तीर्थ-तर्भरततर्कवागीशेनामोलकरामेण
संगृहीतत्रात्म-परमात्मतत्वादर्शः सम्पूर्णतां





सद्धकः—
पं ० पुरुषोत्तमदास सुरत्नीधर शर्मा,

" हरीहर मशीन प्रेस ", मथुरा.

### श्रीनिकुंजविद्दारियां नमः।

## श्रात्म-परमात्मतत्त्वादशे शुद्धाशुद्ध-पत्रम्।

|                    |             | 21 122        |        |       |            |
|--------------------|-------------|---------------|--------|-------|------------|
| त्रशुद्ध           |             | शुद्ध         |        | वृष्ठ | ··· पंक्ति |
| देवस्य             |             | द्वस्य        | •••••  | ?     | * 8=       |
| मुपचाया            |             | मुपचया        |        | 3     | 73         |
| प्रसाङ्गात्        | 2           | प्रसङ्गात् ।  |        | "     | गर्        |
| यात्वापत्तः        | · · · · · · | यत्त्रापत्तेः |        | "     | २७         |
| श्रून्य व          |             | शुन्यत्व      |        | "     | \$8        |
| विरुद्धा           |             | विरुद्धा      |        | 8     | 58         |
| रेव                | ••••        | एव हिंहि      |        | 3     | 130        |
| वायवाःमक           |             | वारवात्मक     |        | "     | 33         |
| संहत्यते 👚         |             | संहन्यन्ते    |        | "     | ३३         |
| चेत्त्यता          |             | चत्यते।       |        | ×     | १२         |
| परममाएवा           | ¥           | परमाख्वा      |        | Ę     | १          |
| तदाहु              |             | तदाहु:        |        | "     | १६         |
| कला                |             | काला          |        | "     | 39         |
| हेतुस्यना          |             | हेतुत्वान्ना  |        | "     | ""         |
| प्युत्पति          |             | प्युत्पत्ति   |        | "     | "          |
| रूपेगानु           |             | रूपेगानु      |        | "     | ६          |
| वृति               |             | वृत्ति        |        | "     | 3          |
| मृत्पिडस्य<br>-    |             | मृतिपरइस्य    |        | "     | &          |
| समनतर              |             | समनन्तर       |        | "     | 3          |
| चित                |             | चित           |        | "     | 90         |
| पञ्चष              |             | पञ्चसु        |        | .99   | १२         |
| पञ्चपु<br>सिद्धर्थ | Al London   | सिद्ध्यर्थं   |        | "     | 785        |
| त्त्रगो            |             | च्यो          |        | "     | रूप        |
| योत्पति            | 100         | र्योत्पत्ति   |        | "     | 39         |
| मभ्पूप             | ••••        | मभ्युप        | 000000 | 99    | २०         |
|                    |             |               |        |       |            |

| अशुद्ध ।         |        | शुद्ध       |        | āS  | पंक्ति     |
|------------------|--------|-------------|--------|-----|------------|
| <b>श्रहिगाी</b>  | ****** | प्राहिगी    | *****  | "   | २७         |
| लध्डय            | ****** | लडध्य       | ****** | 9   | २ःइ        |
| सम्भति           | ••••   | सम्भवति     | :      | "   | 35         |
| ऽस्तीइत्या       | *****  | ऽस्तीत्या   | *****  | w   | 48         |
| कारगां           |        | कारणा       | *****  | 5   | 5          |
| विशेष            | •••••  | विशेषा      | ••••   | "   | "          |
| त्राकश           |        | त्राकांश    | •••••  | "   | 9.8        |
| <b>श</b> तीत्युप | •••••  | प्रतीतिरूप  | *****  | e " | १६         |
| त्राकशे          | •••••  | त्राकाशे    |        | "   | . 58       |
| तीत्यु           |        | तीतिर       |        | 5   | १६         |
| प्रग्भा          | ••••   | प्राग्ना    | •••••  | ٤   | Ę          |
| समान             | *****  | समाना       | •••••  | "   | ३०         |
| पूर्वर्व         | *****  | पूर्व पूर्व |        | १२  | - 30       |
| ज्ञानां          | ***    | ज्ञान       |        | १३  | 23         |
| लागु             | *****  | काद्यु      | ••••   | 88  | 33         |
| सिध्या           |        | सिद्ध्या    |        | १६  | X          |
| कमो              | •••••  | कर्मा       |        | "   | २०         |
| <b>ब्यगु</b>     | *****  | द्रथगु      | •••••  | "   | 23         |
| ग्गक             | ••••   | गुक         |        | "   |            |
| ग्               | •••••  | गु .        |        | "   | 100        |
| म्युप            |        | भ्युप       |        | 20  | 38         |
| यक्त             | •••••  | युक्त       |        | १=  | 38         |
| कर्त             |        | कर्तुः      |        | 3.5 | 30         |
| यक्त             |        | युक्त       |        | "   | "          |
| मागा             | •••••  | मागु        | •••••  | "   | <b>२</b> २ |
| तन्त             | ••••   | तन्तु       | 00'5   | २२  | 38         |
| ताह्य            | *****  | तह्यु       |        | २३  | १६         |
| मध्य             | •••••  | मध्यु       | •••••  | "   | ३१         |
| मल               | •• ••  | मूल         | 00000  | 59  | ३२         |

| भशुद्ध              |             | शुद्ध               |        | वृष्ठ | पंक्ति |
|---------------------|-------------|---------------------|--------|-------|--------|
| तन्यु               | 688 888     | तस्यू               | ••••   | 28    | 3      |
| नन                  | •••••       | ननु े               | ••••   | "     | २०     |
| <b>ग्र</b> योजना    | ••••        | प्रयोजना            | ••••   | 30    | 2.5    |
| व्याप्तु व          | •••••       | व्याप्त्र बन्त      | नीति   | ३२    | 3.     |
| भिति                | •••••       | मिति                |        | ३३    | 27     |
| स्पापि              |             | स्यापि              |        | 33    | ¥2     |
| पश्यवान             | 2           | पश्यन्वाम           | 44.444 | "     | २०     |
| चरा चरा             |             | चराचर               |        | 34    | 3      |
| पाप्नाश             |             | पापनाश              | •••    | "     | 5      |
| सार्वज्ञा           | ••••        | सार्वज्ञ्या         |        | 22    | १७     |
| कर्रंव              | ******      | कर्तृत्व            |        | ३६    | 5      |
| <b>उ</b> पमिते ।    | ******      | उपासीते             |        | "     | 5      |
| शार्स्नेग           |             | शास्त्रेग           | •••••  | . 99  | १२     |
| प्रसंगत             | • • • • • • | प्रसंगात्           |        | "     | 25     |
| निपेत्तत्व          | •••••       | निरपेत्तत्व         |        | ३७    | 8      |
| भानत्वत्            |             | <b>मान</b> स्वैं।त् |        | "     | 9      |
| पर्या               |             | पुरया               |        | "     | १=     |
| <b>१</b> वरवं       |             | श्वरत्व             |        | 22    | *X     |
| स्वत्तन्त्रो        | •••••       | रस्वतन्त्रो         |        | "     | 35     |
| श्रग्               | 11111       | श्रगु               | ••••   | ३८    | v      |
| पातित्वत्           | ••••        | षातित्वात् .        |        | "     | २०     |
| <b>ग्तत्मगात्मा</b> | •••••       | प्रत्यगात्मा .      |        | "     | 38     |
| स्यशदिीनां          | •••         | स्पर्शादीनां .      | •••••  | 38    | 99     |
| प्रत्यागा           |             | प्रत्यगा .          | ••••   | "     | 48     |
| शुद्धब्रह्मणि       | 0 6.6 6 6   | शुद्धे ब्रह्मिश् .  | ••••   | ४०    | -      |
| पतेश्वा             | ••••        | पत्ते अं .          |        | 99    | 82     |
| शुद्धत्व •          | •••••       | शुद्धत्वं .         | ••••   | 99    | २७     |

| त्रशुद्ध      |         | शुद्ध       |                                         | वृष्ठ | पंक्ति |
|---------------|---------|-------------|-----------------------------------------|-------|--------|
| भ्रनित        | ******  | भ्रान्ति    | 5 66 5                                  | 88    | 23     |
| ंबच्छे कर्स्य | 1000000 | वच्छेदकस्य  | 7                                       | ४२    | 250    |
| इद्धि         |         | द्वद्धि     |                                         | 88    | 87     |
| गक्त          |         | स्क         |                                         | 88    | २६     |
| ग्रन्किर्त्ता |         | त्रादिकर्ता |                                         | 80    | 12     |
| र:स्यैव       | ••••    | ग्रम्यैव 💮  |                                         | "     | 55     |
| याम्ति        | •••••   | यान्ति      |                                         | 8=    | 82     |
| स्वथ          | •••••   | स्वस्व      |                                         | 977   | १६     |
| त्मका         | •••••   | ितमका .     |                                         | 3.8   | * 3    |
| जच्छया        | •••••   | जेच्छया     |                                         | 38    | 5      |
| शोका          | •••••   | शोको        |                                         | 4.    | 8=     |
| च्छति         | •••••   | च्छ्र ति    |                                         | ,,.   | O      |
| श्रातव्य      |         | श्रोतव्य    |                                         | ४०    | १३     |
| नशे           | ••••    | नुशे        |                                         | ,,    | 52     |
| वह्य          |         | वाद्य       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 85    | 48     |
| थापां -       | •••••   | म थ्यापो    |                                         | ४२    | . 9.   |
| साव           | •••••   | मार्ब ।     |                                         | ४२    | · dans |
| भावा          | •••••   | भावो        |                                         | ,,    | 3,54   |
| भ्र           | •••••   | शभ्र        |                                         | 7.8   | ?      |
| गतम्          | •••••   | गतं         |                                         | XX    | 20     |
| द्वना         | •••••   | द्वैता      |                                         | ४६    | . 88   |
| एषतेः         |         | एषते        |                                         | ,,    | . 91   |
| दाव           |         | दोष         |                                         | ,,    | .,     |
| सव            |         | सर्व        |                                         | ,,    | 25     |
| ताथ           | •••••   | तार्थ       |                                         | 20,   | TIL    |
| बाच्परयेव     | •••••   | वाच्यस्यैव  |                                         | X     | १०     |
| - 1 B         | *****   | गङ्गे       |                                         | ,,    | १२     |
| दाया          | ••••    | सदाय        |                                         | ,,    | २६     |
| 'तस्थ         | •••••   | तास्थ       |                                         | 3,8   | 94     |
|               |         |             |                                         |       |        |

| श्रशुद्ध        |             | शुद्ध             |             | <u>वेह</u>  | पंक्ति |
|-----------------|-------------|-------------------|-------------|-------------|--------|
| पद्म            | 600000      | पेद्धं            | 600600      | <b>\$</b> ? | 223    |
| तद्वित          | 0           | तद्बृत्ति         |             | EX          | 2.0    |
| प्रमान          |             | प्रमाएां          |             | ••          | . 15   |
| ंसंपा           |             | संयो 🖊            |             | ,,          | X.     |
| द               | ••••        | दुरो              | *****       | ६इ          | =      |
| शंकगा           | •••••       | शंकाया,           | ******      | EÉ          | र्६    |
| व्रद्याग्।      |             | न्नह्मिग          | · · · · · · | ७१          | 88     |
| ्राग .          | ••••        | भयं               | *****       | - 4.7       | 30     |
| पुव             | <b>****</b> | पूर्व             |             | 77          | לל     |
| तद्भरस्य        | •••••       | नद्भेदस्य         |             | ७६          | 60     |
| दाष्ट्रान्तिक   | 6.8         | राष्ट्रीं तिक     |             | 1910        | १६     |
| दशैनान          | • • • • • • | दशनात्            |             | 77          | 38     |
| महँनी           |             | - महनी            | · · · · · · | 77          | Sic    |
| उभपथा           | ••••        | उभयथा             |             | ७७          | 50     |
| सन्बन्द         | ******      | सन्बन्ध           | i           | ७८          | 6      |
| विश्वप्रति      | Was see     | विरवंप्रति        |             | 77          | 8      |
| कत              |             | <b>कृ</b> ते      | ••••        | 99          | 88     |
| च्छद्रस्य       |             | <b>च्छुद्धस्य</b> |             | <b>=</b> 3  | 3,5    |
| गमस्य           |             | गमस्या            |             | - 28        | 8      |
| पत्त            |             | पत्ते             |             | "           | Ę      |
| <b>ब्रह्मणा</b> |             | ब्रह्मगो          |             | 99          | v      |
| गोक्त           |             | गोक्तो            |             | 99.         | = ?    |
| प्रश्ना         |             | प्रश्नो           |             | 03          | w      |
| कतंद्यं         |             | कर्त्तब्यं        |             | 99          | 5      |
| षगात् प्रद्यम्न | 444         | र्षगप्रयुम्न      |             | 53          | ×      |
| पदना            | 10.00.00    | पादना             |             | "           | 20     |
| <b>75</b>       | *****       | <b>उ</b> क्ते     |             |             | 75     |
| रस्य            | •••••       | रस्या             | ******      | "           | 30     |
|                 | •••••       |                   | ****        |             |        |
| शर्व            | •••••       | सर्व              | 000 000     | 84          | २४     |

| अशुद्ध          |             | शुद्ध          |                                         | पृष्ठ                                   | ci     | क्त      |
|-----------------|-------------|----------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|--------|----------|
| अत्रेद          | ••••        | . अत्रेदं      |                                         | 33                                      | 00000  | २ऽ       |
| कारक            |             | य कारक         |                                         | 23                                      |        | 8        |
| यत्वंन          | •••••       | यत्वेन         |                                         | 77                                      | *****  | 38       |
| लांबा           | •••••       | लोक            |                                         | १०२                                     | •••••  | २४       |
| विवे            | •••••       | विवेकः         | • • • • • •                             | १०३                                     | •••••  | ६        |
| प्रति           | ******      | प्रवृत्ति 💮    | •••••                                   | "                                       | ••••   | १२       |
| दश              | d           | वृशं           | •••••                                   | १०४ 。                                   |        | =        |
| व्यापार         |             | व्याहार        | •••••                                   | "                                       |        | १६       |
| पर्गा           | d           | पर्गा          |                                         | "                                       |        | "        |
| एवइ             | d           | एवञ्च          | ••••                                    | "                                       |        | 5=       |
| स्वर्ग          | d           | स्वर्ध         | ******                                  | १६                                      | •••••  | 8        |
| दि्तिः          | •••••       | दिति           | •••••                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •••••  | ""       |
| प्रकाशंचा       |             | प्रकाशकाँ      | <b>दा</b>                               | 9.                                      | •••••  | 5        |
| ं उद्यन         | *****       | <b>उद्यम</b> न | *                                       | " "                                     |        | १६       |
| करगा            | d d d o o o | कारग           | ••• •••                                 | "                                       |        | 28       |
| याठातत्         |             | पाठात्         | 00000                                   | १८६                                     | •••••  | 38       |
| रोत्तस्य        | *****       | रोत्तरस्य      |                                         | १०७                                     |        | 3        |
| कयानाँ          |             | क्यानां        | d                                       | १०८                                     |        | 8.5      |
| घह्या           |             | प्रहणा         | ••••                                    | 308                                     |        | *        |
| क्रमा ऽष्य      |             | क्रमो ऽप्य     |                                         | "                                       |        | १३       |
| मावाच           | 800 666     | भावाच          |                                         | ११०                                     | •••••  | 28       |
| सङ्घति          | ******      | सङ्ख्येति      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 888                                     | *****  | ?        |
| <b>चि</b> ग्यकी | •••••       | चिंगिकी        | daadad                                  | 999                                     | •••••  | १६       |
| 71              |             | "              | 66. 666                                 | "                                       | ****** | १=       |
| एषे             | ****        | एवैषा          | *****                                   | <b>)</b>                                | ••••   | 38       |
|                 |             |                |                                         |                                         |        | A ANT TO |

| <b>ब</b> शुद्ध      | शुद्ध           |     | पंक्ति पृष्ट | ţ    |
|---------------------|-----------------|-----|--------------|------|
| र्यार्पम            | यार्पण          | ११२ |              | . १२ |
| ताव                 | तावत्           | ,,  | •••••        | 3    |
| क्रियाथत्वा         | क्रियार्थत्वा   | १२४ | •••••        | 8    |
| कत्तु               | कर्तुं          | ११६ | ·            | 3    |
| श्रय                | श्रूय           | "   | •••••        |      |
| त्वान्              | स्वात्          | ११७ | •••••        | X    |
| विच्यम्             | वाच्यम्         | "   | •••••        | २४   |
| य                   | यः              | 398 | •••••        | २६   |
| नां                 | मेको            | १२० | ••••         | 85   |
| करगान               | करणेन           | १२० | ••••         | 95   |
| तद्वहा              | तद्रहा          | १२१ | •••••        | 87   |
| प्रकरम्             | प्रकारम         | "   |              | १८   |
| भ्युपयत             | भ्युवेयत        | १२२ |              | ६    |
| धिकततया             | धिकतया          | 75  |              | 3    |
| विंचारु चारु        | विचार चारु      | "   | •••••        | २८   |
| ंस्मिन्त्रुप पत्तें | स्मित्रुपपत्तेः | १२२ |              | २८   |
| द्ष्टस्वं           | दृष्ट्रत्वं     | १२३ | •••••        | 3    |
| दृष्टु रूपाया       | दृष्टू रूपाया   | "   | b            | 8    |
| त्रह्मणो            | ब्रह्मणी        | "   | •••••        | १०   |
| त्रह्मणी            | ब्रह्मणो        | "   | •••••        | 9.   |
| बुद्धयुपाधि         | बुद्युपाधि      | "   |              | 39   |
| नपयज्ञेः            | नुपपत्तेः       | 55  | 660000       | २१   |
| परुषा               | परुषो           | "   | 00000        | 30   |

| त्रशुद्ध      | शुद्ध           | ्पृब्ट         | पंत्ति | Б            |
|---------------|-----------------|----------------|--------|--------------|
| तद्वज्ञान     | तद्विज्ञान      | १२४            |        | १४           |
| च             | तदा             | . ,,           |        | 48           |
| भावाकित्व     | भाविकत्व        | "              |        | १६           |
| भित्या        | मित्यां         | १३=            |        | २७           |
| नर्थोंऽय      | नार्थोऽय        | "              | •••••  | 38           |
| गाधिकरण       | राधिकरण         | 180            | 2      | 8            |
| शब्द्धावार्थे | शब्दाद्भावार्थे | >>             |        | 20           |
| पम्परया       | परम्परया        | 888            |        | . 2          |
| यद्त्राह्मण्  | यद्त्राह्मग्    | ,,             | •••••  | 80           |
| त्र्यस्थूव    | श्चरथूल         | Я              |        | "            |
| यदृध्वं       | यदूर्ध्वं       | "              |        | १३           |
| कस्मिस्तद्गे  | कस्मिँस्तदो     | "              |        | १४           |
| प्रोत्तश्च    | प्रोतञ्च        | "              | •••••  | १६           |
| सिद्धि        | सिद्ध           | १४२            |        | २०           |
| निष्यद्यते    | निष्पद्यते      | 888            |        | 38           |
| १४५ ११        | सम              |                |        | सना          |
| १४४ २४        | यज्ञ            |                |        | यज्ञ         |
| १४६ १२        | मपि             |                |        | भपि          |
| १४६ १६        | नैमिन           | तक             |        | नैमित्तिक    |
| <b>१</b> 85 = | शच              |                |        | शुच          |
| १५० १८        | दस्थ            |                | ••••   | पादस्य       |
| क इ           | चतुर            | ार्णा          |        | चतुएर्णा     |
| घ २३          | чі              |                | •••••  | पादम         |
| ङ . २२        | मीमहे           | T <sub>a</sub> | •••••  | <b>मिमते</b> |

| वृह्ठ |      | पंक्ति   | त्रशुद्ध          |       | शुद्ध              |
|-------|------|----------|-------------------|-------|--------------------|
| छ     |      | •••••    | ष्टव्यम्          | ••••• | ष्टद्रव्यम्        |
| भ     | . 8  | * ****** | पृविवी            |       | पृथिवी             |
| 99    | 8    | ••••     | पगि               |       | माणि               |
| "     | २३   |          | <b>उ</b> त्मद्यते |       | <b>ब</b> त्पचने    |
| ञ     | . २४ |          | त्तरय             | ••••• | लब्ध्य             |
| 99    | २६,  | •••••    | लध्य              | ••••• | लव्ध्य             |
| 8 .   | 25   | •••••    | वरणभाव            | ••••• | वर्णाभाव           |
| ड     | Ę    | ••••     | ज्ञान             |       | ज्ञानं             |
| 99    | १६   | <b>#</b> | द्वाग             |       | द्वो               |
| ,,    | 90   | •••••    | सर्व              | ••••• | सार्व              |
| त्र   | 8    |          | चात्रश्य          |       | चावश्यं            |
| "     | १०   |          | र्थीलध्य          |       | र्थोपल वध्य        |
| "     | 8    |          | पेत्तयां          |       | पेचायां            |
| "     | २३   |          | मन्यतं            |       | मन्यते             |
| "     | २४   |          | मारा              | ••••• | माग्               |
| ग्र   | 8    | •••••    | <b>च</b> ळुन्य ै  |       | च्छून्य            |
| "     | 88   |          | द्वधा             | ••••• | द्रैधा             |
| त     | 20   |          | ज्ञना             | ••••• | ज्ञाना             |
| "     | २३   |          | सर्वसुव्यास्थे    | तं    | सर्वं सुव्यवस्थितं |
| "     | २७   |          | त्रग्क            | ***** | त्रगुक             |
| "     | २७   |          | धगु               |       | द्वयणु             |
| "     | १=   |          | पररमाग्गवः        | ••••• | परमाणवः            |
| ,,    | २६   |          | चतुविंधाः         | ••••  | चतुर्विधाः         |
| छ     | २७   |          | म्ब्टब्यम         |       | ष्टद्रव्य          |



